# വിജ്ഞാനതരംഗിണി

ഒന്നാം ഭാഗം

Sree Vidyadhiraja Publications Grandhavali Book No. 2.

Malayalam

#### **VIJNANA THARANGINI**

(Part I)

Prabandhangal

By

Sri. Neelakanta Theertha Pada Swamikal

First Published in August 1988

Copies 1000

Printed at

Ravimangalam Printers, Karunagappally.

Price: Rs. 15-00

Published by

Sree Vidyadhiraja Publications

Geethanjali, Perumon, Quilon - 691 601

Copyright

K. R. C. Pillai, Geethanjali

Perumon, Quilon - 691 601.



### ശ്രീ വിദൃായിരാജാ പബ്ലിക്കേഷൻസ് ഗന്ഥാവലി നമ്പം 2.

# വിജ്ഞാനതരം ഗിണി

ത്രി നിലകണതിർത്മപാദസചാമികരാ



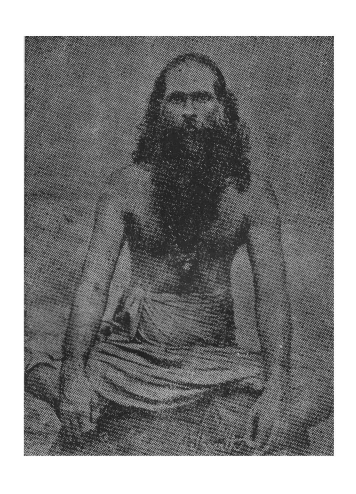
#### പ്രസിദ്ധീകരണം:

്ര**ീ വിദ്യാധിരാജാ പബ്ളിക്കേഷൻസ്** ഗീതാഞ്ജലി, പെതമൺ, കൊല്ലം <u>6</u>91 601.

വില: 15\_\_00

### ത്രീ വിദൃാധിരാജാ പബ്ലിക്ഷേൻസ° ഉപദേശകസമിതി

- 🗓 ഡാകൂർ ശൂരനാട്ട് കഞ്ഞൻപിള്ള
- 2  $\,$  ശ്രീ. പന്നിശ്ശേരി ശ്രീനിവാസക്കുറുപ്പു്
- ്<sup>3</sup> പ്രൊഫസർ പി. ആർ. നായർ
- 4 ശ്രീ. ഓച്ചിറ എൻ. എസ്. പണിക്കർ.



ത്രീ നീലകണ്ണതീർത്ഥപാദ സ്വാമികറാ

## ത്രീ നീലകണ്ണതീർത്ഥപാദ സ്വാമികറാ

(ജീവചരിത്രസംഗ്രഹം)

മൂവാററുപുഴ ശ്രീമധുരേശ്ചരക്ഷേത്രത്തിനു സമീപം മാറാടി എന്നൊരു ഗ്രാമമുണ്ട്. അവിടെയുള്ള കലീനവും സമ്പത്സമ്പലാവുമായ ഒരു നായർ തറവാടാണു് വാളാനി ക്കാട്ട°. അവിടെ കൊല്ലവഷ്ം 1047 ഇടവമാസം 13₋ാനം-പകൽ 8 മണിക്ക് തൃക്കേട്ട നക്ഷത്രത്തിലാണു് ശ്രീ നീല കണ്യതീത്ഥപാദസ്വാമികയം ഭ്രജാതനായതും. സ്വാമിക ളടെ പിതാവായ ശ്രീ. നീലകണുപ്പിള്ള ഗൃഹസ്ഥാശ്രമി . യുടെ നിലയ**്കഃ് അ**നത്രപമായ `എല്ലാ ഗുണങ്ങളം തി കഞ്ഞ ഒരു ശ്രാഘ്യപുരുഷനായിരുന്നു. പ്രകൃത്യാ ഗംഭീ **ര**നാണെങ്കിലും ജീവജാലങ്ങളിൽ നിസ്സീമമായ കാത സഭാചാരനിഷ്ഠയും തികഞ്ഞിരുന്ന അദ്ദേഹം ഈശചരഭക്തൻ കൂടിആയിരുന്നു. **പിതാവിനെ**റ <u>ഗ</u>ണങ്ങളെല്ലാം - ബാല്യകാലം മതൽതന്നെ പുത്രനായ 🋐 നീക**ണ'**ഠതീർത്ഥപാദ സ്വാമികളിലും തെളി<mark>ഞ്ഞ</mark>ു **പ്രകാ**ശിച്ച **ശ്രീ** സ്ഥാമികളുടെ പിതാവി**ൻെ**റ ഗൃഹം തൊടുപുഴ പാഴൂർ എന്ന സ്ഥലത്തിനടത്താണം". ആ കുടുംബവും സമ്പത്സമ്പലിയും **ആഭി**ജാ**ത**ൃവുമുള്ള ്**പ്രസ്തുത കുടുംബത്തിലുള്ളവർ ജ്യോതി** ത്തായിരുന്നു. ശാസ്ത്രത്തിലും, മമ്മവിദ്യയിലും, നൈപുണ്യം നേടിയി ട്ട**ള്ള**വരാണം". സ്വാമികളുടെ പിതാവം ആ വിദ്യകളിൽ വളരെ സമ**ബ്**നായിട്ടാണറിയപ്പെട്ടിരുന്നതും. അദ്ദേഹം വാളാനിക്കാട് ശ്രീമതി കല്യാണിയമ്മയെന്ന സ്ഥാധീര ത്നത്തെ **വിവാഹം** കഴിച്ചതിൽ മൂന്നും ആൺമക്കളും നാലു പെൺമക്കളമുണ്ടായി. ആൺമക്കളിൽ മൂന്നാമനായിരുന്ന സചാമിക⇔. സചപിതാവിൻെറ പേരു തന്നെയാണം സ്വാമികളേടേതും. എന്നാൽ വാളാനിക്കാട്ട കൊച്ച നീല കണുപ്പിള്ള എന്ന പേരിലാണം<sup>ം</sup> അദ്ദേഹം് അറിയ്പ്പെട്ടി രുന്നതു<sup>ം</sup>. സ്വാമികളെ എഴുത്തിനിരുത്തിയതു<sup>ം</sup> അദ്ദേഹ ത്തിൻെറ മാതുലന്മാരിൽ ഏററവും പ്രായംചെന്ന ശ്രീ. പരമേശ്വരൻപിള്ള എന്ന മാന്യനാണം. പിന്നീടുള്ള സംസ്ഥാരവം സാമാന്യ വിദ്യാഭ്യാസവം ജോതിശ്ശാസ്ര ത്തിലെ പ്രാരംഭപാഠങ്ങളം സാപിതാവിൽനിന്നമാണ് അദ്ദേഹത്തിനു സിദ്ധിച്ചത്ല്. അതിനുശേഷം ഒരു പ്രൈ വററു് സ്കൂളിൽ ചേന്ത് ഇംഗ്ലീഷ് പഠനമാരംഭിച്ചു. തുടന്ത് തുപ്പണ് ഈ ഡ്രൂളിൽനിന്നം മിഡിൽസ്ത്രം പരീക്ഷ പാ സ്സാ്യി. എറണാകളം ഹൈസ്കൂളിൽ ചേന്ന് പഠിച്ചു. ഒരു ദിവസമെങ്കിലും പാഠം പഠിക്കാതെയോ സമയം തെററിയോ അദ്ദേഹം സ്സൂളിൽ പോയിട്ടില്ല. അതുകൊ ണ്ട് ഉപാദ്ധ്യായന്മാരുടെയെല്ലാം വാത്സലൃനിധിയായി നിശചയദാർഢ്യം, കണിശം, ആർജ രു**ന്ന** അദ്ദേഹം. വം, വിനയം, ഈശാരഭക്തി മതലായ വിശിഷൃഗുണങ്ങ 👓 ആ വിദ്യാത്ഥിജീവിതത്തിൽത്തന്നെ സ്ഥാമിക⊙ ധാരാ ളം പ്രദർശിപ്പിച്ചിട്ടണ്ട്.

വാളാനിക്കാട്ട് കുടുംബത്തിൽ വിഷചികിത്സയും മത്രവിദ്യയും പഴയകാലം മുതൽ പാരമ്പര്യമായി നടന്തു വരുന്നുണ്ട് അതുകൊണ്ടു, എറണാകുളത്തു പഠിച്ചുകൊണ്ടി രുന്നുകാലത്ത്ര് ജേഷ്യസഹോദരനോട്ട് കരെ വിഷചികി ത്സയും മത്രപ്രയോഗാദികളം അദ്ദേഹം ഗ്രഹിക്കയും മത്രു അരം അക്ഷരലക്ഷം ജപിച്ചു സിദ്ധി വരുത്തുകയും ചെയ്തു. സ്വാമികളുടെ ഈ ഘട്ടത്തിലെ ദിനചര്യ പ്രത്യേകരീതിയിലുള്ളതായിരുന്നു. വെളുപ്പിന്റ് 3 മണിക്ക് എഴുന്നോറു് കളിയും ദേവദർശനവും കഴിഞ്ഞു മടങ്ങിവന്ന് ക്ലാസ്സിലേക്കു വേണ്ട പാഠങ്ങരം തയ്യാർ ചെയ്യും. പഠനസമയം ഒഴിച്ചുള്ള അവസരങ്ങളെല്ലാം അദ്ദേഹം ജപാദികരംക്കാണുപയോഗിച്ചിരുന്നത്ര്. പഠിച്ചിരുന്നു ക്ലാസ്സുകളിലെല്ലാം അദ്ദേഹം 'ഒന്നാമനും' മോണിട്ടുവായിരുന്നു.

വിഷഹരങ്ങളായ മത്രങ്ങ**ം സിബി വരുത്തിയതോ** ടൂകൂടി കാബ്യാപാസനയിലേക്കും അദ്ദേഹത്തിൻെറ ബൂദ്ധി തിരിഞ്ഞു. തത"ഫലമായി ജി. ഭട്ടൻ എന്ന ബ്രാഹ്മണനിൽനിന്നും വാഗ്ഭവം, ശ്രീവിദ്യ, ത്രിപുര തുടങ്ങി സകലൈശ്വര്യപ്രദങ്ങളായ മന്ത്രങ്ങരം ഗ്രഹിക്ക യും ജപഹോമതപ്പ്ണാദിക്രമത്തിൽ അവ സിദ്ധി വരുത്തു കയും ചെയ്ത. പുറമെ, മന്ത്രസാരം, പ്രയോഗസാരം, യത്ര സാരം. പ്രപഞ്ചസാരം, വിഷനാരായണീയം തുടങ്ങിയ അനേകം ഗ്രന്ഥങ്ങരം അക്കാലങ്ങളിൽ അദ്ദേഹം ഗ്രഹിച്ച.

മന്ത്രസിദ്ധികൊണ്ട്, പുറപ്പെട്ടപോയവരെ ആകർ ഷിച്ച തിരിയെ വരുത്തക, കടിച്ച് പാമ്പിനെ വരുത്തി വിഷമെടുപ്പിക്കുക, ഒരുവേശം പടർന്നുപോകുന്ന വള്ളിയെ ധ്യാനബലത്താൽ മറുവശം വീഴ്ത്തുക മുതലായി അത്ഭത ജനകങ്ങളായ പല കമ്മങ്ങളും അക്കാലങ്ങളിൽ അദ്ദേഹം ചെയ്തിട്ടള്ളതായി ശ്രീ നീലകണ്ണതീത്ഥപാദസ്വാമി ചരി ത്രസമുച്ചയത്തിൽ പറഞ്ഞുകാണന്നു. അദ്ദേഹം ഇംഗ്ലീഷ് പഠനകാലത്ത് സ്കൂളിനടുത്ത താമസിച്ചിരുന്ന സപ്രസിദ്ധ പണ്ഡിതൻ ശ്രീ ശാകോപാചാര്യരുടെ സ്നേഹം സമ്പാദി ക്കയും അദ്ദേഹത്തിൽനിന്നും വൈഷ്ണവതന്ത്രം മനസ്സിലാ ക്കുകയും ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. ബാല്യത്തിലേതന്നെ ഹൃദയത്തിൽ അങ്കുരിച്ചിരുന്ന് വിഷ്ണഭക്തി ഈ ആചാര്യരുടെ സം സർഗ്ഗം നിമിത്തം പൂർവാധികം തഴച്ചവുളർന്നു. വിഷ'്ഞ കഥകളിലും വിഷ്ണഭക്തന്മാരിലും നിസ്സീമമായ ഭക്തി വിശ്ചാസങ്ങരം അദ്ദേഹത്തിനുണ്ടായി. അതുകൊണ്ടു് ക്രമണ ഇംഗ്ലീഷ് പഠനത്തിൽ ശ്രദ്ധ കുറഞ്ഞു് ഒടുവിൽ ഇരുപതാമത്തെ വയസ്സിൽ  $\mathrm{V}$   $\mathrm{th}$  ഫോറത്തിൽ പഠിച്ചു കൊണ്ടിരികമേവാരം ആ ഇംഗ്ലീഷ് പഠനം മതിയാക്കിയ തായിട്ടാണറിവും. സ്വാമികളുടെ ആ പ്രവൃത്തി കുടുംബാം ഗങ്ങളിലാർക്കും തീരെ രസിച്ചില്ല. അദ്ദേഹത്തെ ഉന്നത വിദ്യാഭ്യാസം ചെയ്യിച്ച° ഉയർന്ന ഉദ്യോഗപദത്തിൽ ആ രോഹിപ്പിക്കണമെന്നായിരുന്നു കുടംബാംഗങ്ങരം ആഗ്ര ഹിച്ചിരുന്നതു". പക്ഷേ, ദൃഢചിത്തനായ സ്വാമികളിൽ **അ**തൊന്നും ഫലിച്ചില്ല. പഠിത്തം നിറുത്തിയതിൽപ്പി **ന്നെ ഒരു വ**ർഷത്തോളം ജപം. വ്രതം, ഗ്രന്ഥാവലോകനം ഇവയിൽ മാത്രം ശ്രദ്ധിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. പിന്നീട്ട് കുറെ നാ**ഠം ആദ്യം പഠിച്ചിരുന്ന** സ്സൂളി**ൽ അദ്ദേ**ഹം ഒരദ്ധ്യാപക നായി ഇരുന്നിട്ടണ്ട്.

സാമിക<u>യ,</u> പരമഭട്ടാര ശ്രീ ചട്ടമ്പിസാമിതി**തവടി** കളടെ അപദാനങ്ങ**ം** തൻെറ ബാല്യ**കാലം മുതൽ കേട്ടി** ട്ടണ്ട്. അക്കാലങ്ങളി**ൽ** ശ്രീ ചട്ടമ്പിസ്ചാമി**തിരുവടി** കരം മുവാററുപുഴ മുതലായ സ്ഥലങ്ങളിൽ വിശ്രമി**ക്ക**േ യാണ<sup>്.</sup> വിഷവൈദ്യത്തിലും മന്ത്രതന്ത്രാഭികളിലും നൈ പുണ്യം ലഭിച്ചതിനശേഷം ശ്രീ നീലകണുതീ**ത്ഥപാ** സാപിതാവിൻെറ്റ് വംശത്തിൽപ്പെട്ട് ഒരു സ്വാമിക**ം** ജ്യോതിശ്ശാസ്ത്രജ്ഞനോടുകൂടി [ശീ ചട്ടമ്പിസ്ഥാമി തിര വടികളെ് സ്ന്ദർശിക്കവാൻ പോയി. **വിഷവൈദ്യശാ** സ്ത്രത്തിൽ ഉന്നത പരിശീലനം നേടാനാണു് സ്വാമിതിര വടികളടെ സമീപത്തിൽ അദ്ദേഹം പോയതെന്ന പറയ പ്പെടുന്നു. അന്നു നടന്ന സംഭാഷണ**ത്തിൽ [ശീ ചട്ടമ്പി** സ്ഥാമിതിരുവടികളുടെ വിഷവൈദ്യശാസ്ത്രപരമായ പാ ണ്ഡിതൃത്തിൽ അത്ഭതപരതന്ത്രനായിത്ത്<sup>1</sup>ർന്ന സ്ഥാമി കയ കുറച്ചുകൂടി വിഷവൈദ്യശാസ്ത്രം **പഠിച്ചാൽ കൊള്ളാ** മെന്നുള്ള തൻെറ അഭിലാഷം സ്ഥാമിതിരുവടികളടെ മൂൻ പിൽ പ്രകടിപ്പിച്ച. അപ്പോരം, സ്വാമിതിരുവടികരം കല"പിച്ച**ത**്ട് ''കൊച്ചനീലകണുപ്പിള്ളേ! ഈ സർപ്പ വിഷവം മററും നിസ്സാരമാണം". അതിലെല്ലാം വലതാ യി ഒന്നുണ്ട്. അതു ഗ്മിപ്പിക്കാൻ അധിക്കാളകളം [ശമി ച്ച കാണുനില്ല. അതാണു സംസാരവിഷം. നാമെല്ലാം ആ വിഷത്തിൽപ്പെടുഴലുകയാണം". അതു് ശമിപ്പിക്കവോന ള്ള ഉപായമാണറിയേണ്ടതു്,'' ആ തിരുവായ മൊഴി ക⇔ കേട്ടപ്പോ**ം** [ശീ നീലകണുതീത്ഥപാദസചാമികളടെ ശ്രദ്ധ അതിലേക്കു തീരിഞ്ഞു. - അദ്ദേഹം ആദ്ധ്യാത്മിക ഗ്രന്ഥങ്ങരം കൂടി പഠിക്കുവാൻ തീരുമാനിക്കുകയാണുണ്ടാ യതും.

ശ്രീ നീലകണ്ഠതീത്ഥപാദസ്വാമികഠം പ്രഥമദർശ നത്തിനുശേഷം കൂടെക്കൂടെ ശ്രീ ചട്ടമ്പിസ്വാമിതിങ്ങവടി കളെ സന്ദർശിക്കമായിരുന്നു. അങ്ങനെയിരിക്കെ, അദ്ദേ ഹത്തിന്റെ സ്വാത്വികമായജീവിതം, ജപോപവാസാദി കളിലുള്ള ദൃഢനിഷ്ഠ, പ്രാതഃസ്നാനാദി നിയമം, ശുചിത്വം മുതലായതു കണ്ടും ശ്രീ ചട്ടമ്പിസ്വാമിതിരുവേടികഠം ഒരു ദിവ്യോപദേശം കൊടുക്കാമെന്ന**് അദ്ദേഹത്തോടു പറയുക** പക്ഷേ, എന്തോ കാരണവശാൽ ആ ഉപദേ ശം പെട്ടെന്നു നടന്നില്ല. അത്തനെ കുറെ മാസ**ങ്ങ**ാകൂടി കഴിഞ്ഞു. അതി**നു**ശേഷം ഒരിക്കൽ, ശ്രീ ചട്ടമ്പിസ്വാ മിതിരുവടിക**ം ഏററിരുന്ന ഉപദേശം നൽകി അദ്ദേഹ** ത്തെ അനുഗ്രഹിച്ചു. ആ ഉപദേശം യോഗാഭ്യാസക്രമമാ യി**രുന്നെന്നാ**ണറിവൂ്. നാലഞ്ചമാസത്തെ പരിശ്രമംകൊ ണ്ട് ആ അഭ്യാസക്രമം പൂത്തിയാക്കുവാൻ അദ്ദേഹത്തിന കഴിഞ്ഞു. അതിനശേഷം ഉയന്ന യോഗസാധനകരം സ്വാമിതിരുവടിക**ം** അദ്ദേഹത്തിന് ഉപദേശിച്ച കൊട കൂടാതെ, ശരീരശുദ്ധികരങ്ങളായ കല്പസേവയം ''ധൗതി, വസ്തി, നൗലി'' മതലായ പഞ്ചകമ്മ**ങളം അ** വിടുന്നു പരിശീലിച്ചു. സഹ്ധുമ്പാന്താസ്ഥീതനായ ചന്ദ്ര ങ്കൽ നിന്നും അനർഗ്ഗളം ഗളിക്കുന്ന അമൃതം സഭാ ആസ്ഥ ദിക്കത്തക്കവിധം വേചരീമൃദ്രാബന്ധത്തിൽ ഭാർഢ്യം സ മ്പാദിച്ച് കംഭകാന്തമായ ബഹുവിധ പ്രാണായാമക്രിയ കൊണ്ട് പ്രാണജയം വരുത്തി. ഇത്രയമായപ്പോരം ചി ത്തവൃത്തി പാടേ ലൌകികം വിട്ട് യോഗചര്യയിൽ തന്നെ വിലീനമായി ബ്ഭവിച്ച. 21 വയസ്സ മതൽ 12 വർഷത്തോളം പരിപ്പം, നെയ്യം, പാലം കൂട്ടി ദിവസം ഒരു നേരം മാത്രമേ അദ്ദേഹം ഊണു കഴിച്ചിരുന്നുള്ള. ങ്ങനെ യോഗാഭ്യാസത്തിൽ ദാർഢ്യം വന്നതോടുക്ടി പര മപുരുഷാത്ഥസിദ്ധി**ക്കു** പര്യാപ്പമായ **ജ്ഞാ**നമാർഗ്ഗത്തി ലേക്കും സചാമികളെ ഗുരുനാഥൻ നയിച്ചു. ഗുരുവിനെറ നിദ്ദേശമനസരിച്ച് അമിഴ് ഭാഷയിലുള്ള വാസിഷം, നി **ച്ചാനഭ്രതി, നവനീതസാരം മതലായ ജ്ഞാനശാസ്ത്രങ്ങളാ** ണം' അദ്ദേഹം ആദ്യം പഠിച്ചതു്. പക്ഷേ, അദ്ദേഹത്തിനം' തമിഴ്ഭാഷ അരോചകമായിത്തോന്നിയതിനാൽ സംസ് കൃത ഭാഷയിലുള്ള വേദാന്തഗ്രന്ഥങ്ങ**ം** പഠിക്കുന്നതിനം ആ ഭാഷയിൽ കൂടുതൽ വൃത്പത്തി സമ്പാദിക്കാൻ ശ്രമി ച്ചതുടങ്ങി. [ശീ. നാരായണശർമ്മ, [ശീനി**വാ**സാചാ ര്യർ മതലായ പണ്ഡിത[േശ്ഷന്മാരിൽനിന്നം" കാവ്യനാ ടകങ്ങളം, ആര്യഇരുസ്വാമി, കുംഭകോണം കൃഷ്ണശാസ്ത്രി ക⇔, `കൊച്ചിയിലെ രാജഗുഅവായിരുന്ന ശാകോപാചാ

ര്യർ എന്നീ മഹാപണ്ഡിതന്മാരിൽനിന്നു് ഷഡ്ദർശന ങ്ങളും തത്സംബന്ധികളായ ശാസ്ത്രങ്ങളും അഭ്യസിച്ച് ക്രമേണ അദ്ദേഹം ഒരു സർവ ശാസ്ത്രപണ്ഡിതനായിത്തീ ർന്നും. അതിനിടയിൽ സദ്ഗുത [ശീപരമഭട്ടാരസ്വാമി തിരുവടികഠം അദ്ദേഹത്തെ ജ്ഞാനോപദേശം ചെയ്തനഗ്ര ഹിച്ചു.

''സംസ്കൃതത്തിലും മലയാളത്തിലും സ്വാമികഠം വായിക്കാത്ത ഗ്രന്ഥങ്ങഠ ചുരുക്കാണെ'. ബംഗാളി, മറാട്ടി, തമിയ, തെലുങ്ക്, ഇംഗ്ലീഷ് മുതലായ ഭാഷകളിലും സ്വാമികഠംക്ക് നല്ല പരിജ്ഞാനമുണ്ടായിരുന്നു. അദ്ദേഹം ഹരിഭവാരം മുതൽ കന്യാകുമാരിവരെ സഞ്ചരിച്ച് ഒരു തീത്ഥാടകൻറയും ചരിത്രാനോഷകൻേയും ദൃഷ്ടിയിൽ അവിടങ്ങളിലുള്ള പ്രസിദ്ധ ദൃശ്യങ്ങരം ദർശിക്കയും പ്രമുഖന്മാരായ പണ്ഡിതശ്രേഷ്യന്മാരുടെ മൈത്രി സമ്പാദിക്കയും ചെയ്തിട്ടുണ്ട്''.

ബാല്യം മുതല്ലേ സ്വാമികളുടെ സദ്വാസ്നാസ്ര ഭിലമായ ചിത്തം കുവിതാസരണിയിലൂടെ പ്രവഹിച്ചു തുടങ്ങിയിരുന്നു. പല സ്കോത്രങ്ങളം അക്കാലങ്ങളിൽ അ ദ്ദേഹം എഴതിയിട്ടുണ്ട്. ഏകദേശം 13 വയസ്സുള്ളപ്പോരം ''മൗസലം'' മണിപ്രവാളമാക്കിയതും 20-ാമത്തെ വയ സ്സിൽ ''സുന്ദോപസുന്ദം'' എന്ന ഭാഷാനാടകം വിരചി ച്ചതും അതിനു തെളുവാണും".

അവിട്ടന്ന് വിവേകപ്രധാനനായിരുന്ന ഒരു ജീവനു ക്കനായിരുന്നു. ശിഷ്യോപദേശം, ശാസ്ത്രാഭ്യാസം, സ ഞ്ചാരം, ഗ്രന്ഥനിർമ്മിത ഇങ്ങനെ നാലു പ്രധാന ശാഖ കളിൽ കൂടിയാണ് അദ്ദേഹത്തിൻെറ മനോവൃത്തി പ്രവ ത്തിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നത്ര മഹാപണ്ഡിതന്മാരും ബ്രഹ്മനി ഷ്യനാരുമായിരുന്ന ശിവപ്രസാദവിദ്യാഭാരതി, പരമാന ന്ദനാഥൻ, സച്ചിദാനന്ദബ്രഹ്മേന്ദ്രർ, ആത്മയോഗിനി യമ്മ, ചിദ്വിലാസിനി, തച്ചുടയകയ്യാഠം, ചിദ്രസാഭര ണൻ മുതലായവർ അദ്ദേഹത്തിൻെ ശിഷ്യഗണത്തിൽ പെട്ടവരാണ്.

അദ്ദേഹത്തിൻെ സംസ്കൃത ഗ്രന്ഥങ്ങളെക്കറിച്ച് ജര്മ്മനി, ഇംഗ്ലണ്ടും, [ഫാൻസും, അമേരിക്ക മുതലായ വിദ്ദാരാജ്യങ്ങളിലും ഇന്ത്യയിൽ തന്നെയുമുള്ള സംസ്കൃ തവിദ്വാന്മാർ മുക്തകണും പ്രശംസിച്ചിട്ടണ്ടും. മതസംബ സ്ഥമായും സാമുദായികമായും മലയാളത്തിലും സംസ്കൃ തത്തിലും അവിടുന്നു് ധാരാളം ഗ്രന്ഥങ്ങ**ം** രചിച്ചിട്ടുണ്ടു്. വേദാന്ത മണിവിളക്ക്, അദൈചതസൂബകം, ഹായോഗ പ്രദീപികഭാഷ, കണാമൃതം, ബ്രഹ്മാഞ്ജലി മൂന്നം° ഭാഗങ്ങ ളിലെ പല കൃതികയം ആചാരപദ്ധതി. ദേവാർച്ചാപദ്ധ തി മതലായവ മലയാളത്തിലുള്ളവയാണം". സ്തവരത്ന ഹാരം, അദ്വൈതപാരിജാതം, യോഗരഹസ്യകൌമദി, കണാമൃതാർണ്ണവം, സ്വാരാജ്യസർവസ്വം, യോഗാമൃതത രംഗിണി, ആത്മാമൃ**ത**ം, സങ്കല്പകല്പലതി**ക**, ശ്രീബാ<u>ഹ</u> ലേയസ്തവം മതലായവയാണം" സംസ്കൃത കൃതിക**ം**. കൂടാതെ ഉലയക്ഷത്രിയകേസരി, പുരുഷാർത്ഥം, മുക്തി വിചാരം, സംന്യാസം സാരൂപ നിരുപണം, ഈശാര ഭക്തി മതലായ അനവധി ഉപന്യാസങ്ങ≎ം പല മാസി കകളിലായി പ്രസിദ്ധപ്പെടുത്തിയിട്ടമുണ്ട്.

അദ്ദേഹത്തിന് ദീർഘനാഠം ജീവിച്ചിരുന്ന് ലോ കത്തെ അനുഗ്രഹിക്കുവാൻ സാധിച്ചില്ല കൊ: വ: 1096 കർക്കടകമാസം 23\_ാം തീയതി രാവിലെ 8 മണി ക്ക് കരുനാഗപ്പള്ളി പുന്നക്കളം താഴത്തോട്ടത്തു മഠത്തിൽ വച്ച് 49\_ാമത്തെ വയസ്സിൽ അഭ്ദേഹം മഹാസമാധി പ്രാപിച്ച

(സദ്ഗുരു ശ്രീ വിദ്യാനന്ദതീത്ഥപാദ സ്വമിക**ം** രചിച്ച ''തീത്ഥപാദപരമഹംസ സ്വാമക**ം**'' എന്ന ജീവചരിത്രത്തിൽനിന്ന് സംഗ്രഹിച്ചതു്.<sub>)</sub>



#### അവതാരിക

അഭിവന്ദ്യ ശ്രീ വിദ്യാധിരാജ സ്വാമികളുടെ (കൊ: വ: 1029\_1079\_\_ക്രി: വ: 1854\_1929) പുണ്യനാമധേയ **ത്ത**ിൽ എൻെറ പ്രിയ സുഹൃ**ത്ത**് ശ്രീ. കെ. ആർ. സി. പിള്ള സമാരംഭിച്ചിരിക്കുന്ന ഗ്രന്ഥപ്രസിദ്ധീകരണ പര മ്പരയി**ൽ** രണ്ടാമത്തേതാണം" വിജ്ഞാനതരംഗിണി (ഒന്നാംഭാഗം). ഇതിൽ സചാമിക⊙ പലപ്പോഴായി ആന **കാലിക പ്രസിദ്ധീകരണങ്ങ**യക്ക് സംഭാവന ചെയ്തിട്ടുള്ള 16 പ്രബന്ധങ്ങരം ഉരംക്കൊള്ളിച്ചിരിക്കുന്നു. സ്വാമികള്ടെ ആരാധകന്മാതം ശിഷ്യതം ആയിരുന്ന ശ്രീ. പന്നിശ്ശേരി നാണുപിള്ളയും, ശ്രീവദ്ധനത്തു S. N. കൃഷ്ണപിള്ളയും കൂടി ചേന്ത 1895-ൽ പ്രസിദ്ധപ്പെടുത്തിയ ക്രീനീലകണുതീത്ഥ പാദ ചരിത്രസമുച്ഛയത്തിൽ ഇവയെല്ലാം കണ്ടെടുത്തു തെരെഞ്ഞെടുത്തു<sup>ം</sup> ചേത്തിരുന്നുവെന്നു് കൃത**ജ്ഞത**യോടെ ശ്രീ നീലകണുതീത്ഥപാദസാമിക≎ം **േ**രഖപ്പെടുത്താം. ശ്രീ വിദ്യാധിരാജ സ്ഥാമികളടെ ശിഷൃപ്ര**ധാ**നനായിത ന്നുവെന്ന വസ്തത പലർ**ക്കും** അറിവുള്ളതാ**ണല്ലോ**. തീത്ഥ **പാദഅടെ ജീവചരിത്രത്തിൽ വി**ദ്യാധിരാജസ്വാമികളുടെ വിശിഷ്ടസംഭവങ്ങ**ം** ചേത്ത് പ്രസിദ്ധീകരിച്ചത് ഈ ഗുരുശിഷ്യബന്ധ∙ ആസ്പദമാക്കിയായിരുന്നു. ത്തിലെ ആദ്യത്തേതും അതിപ്രശസ്തവുമായ ജീവചരിത്ര മെന്നനിലയ്ക്കൂ് നീലകണ്ണതീത്ഥപാദ ചരിത്രസമുച്ചയം സ്വാമികളുടെ പ്രശംസ സ്മ്പാദിച്ചിട്ടുണ്ട്. ആയിരത്തോ ളം പുറങ്ങളുള്ള ആ ഗ്രന്ഥ സാഹിത്യപഞ്ചാനനൻ [ശീ. പി. കെ. നാരായണപിള്ളയുടെ അവതാമികയോട്ടകൂടി സാഹിത്യചരിത്രത്തിൽ സ്ഥാനം പിടിച്ചിട്ടള്ളതാണം". പക്ഷേ, ആ ബൃഹദ്ഗന്ഥം ം ഒന്നാം പതിപ്പി**ൽ**തന്നെ നിൽക്കുകയാണം<sup>©</sup>. ആവശ്യക്കാർ ആ പുസൂകത്തിനം<sup>©</sup> ധാ രാളമുണ്ടെങ്കിലും ഇതുവരെയും ഒരു രണ്ടാം പതിപ്പിന് ആ രും തയ്യാറായിട്ടില്ല, ഗ്രന്ഥകത്താക്കന്മാർ ചരമഗതി പ്രാപിച്ചിട്ട് അനേകം വർഷമായിട്ടം അതിനം ഒരു ഉയിർത്തെഴുന്നേൽപു<sup>ം</sup> കിട്ടാതെയിരിക്കുകയാണം". കൊണ്ടാണു് ശ്രീ കെ. ആർ. സി. പിള്ള ഇങ്ങനെയൊത യത്നത്തിനു് തുനിഞ്ഞതു്. അഥവാ നീലകണുതീത്ഥപാദ ചരിത്രസമുച്ചയം പുന:പ്രകാശനം ചെയ്താൽ തന്നെയും ഈ വിജ്ഞാനതരംഗിണിക്കും സ്വതന്ത്രമായ നിലനില്ലും ഉണ്ടായിരിക്കും. ഇതിലെ വിഷയങ്ങഠാക്കു് തീർത്ഥ പാദചരിത്രത്തിൽ സാന്ദർഭികബന്ധം മാത്രമേ ഉള്ളൂ. ഇവിടെയംകട്ടെ, ഈ ഓരോ വിഷയവും തീർത്ഥപാദ സ്വാമികളുടെ സ്വതന്ത്രസംഭാവന എന്ന നിലയ്ക്ക് നില്ലൂ ഇവയോരോന്നും സ്വാമികളുടെ ദീർഘമായ പഠന ത്തിനം ഗാഢമായ പരിചിന്തനത്തിനും ശേഷമുള്ള സൃഷൂി വിദ്യാധിരാജ സ്വാമികളടെ ശിഷ്യത്വവും സഹവാസവം കൊണ്ടും സ്വന്തമായ പഠനവും ധ്യാനവും കൊണ്ടും രൂപം കൊണ്ടിട്ടുള്ള ഈ പ്രബന്ധങ്ങ**ം വി**ല പ്പെട്ട കൃതികളാണെന്നു രേഖപ്പെടുത്താം. ഇതിലെ പല ഭാഗങ്ങളം വായിക്കുമ്പോരം മേൽപ്പറഞ്ഞ രണ്ടു വസ്തതകളം വ്യക്തമാകം. വേദശാസ്ത്രാഭി വിഷയങ്ങളിലുള്ള പാണ്ഡി ത്യവം വിദ്യാധിരാജ സ്വാമികളുടെ സ്വതന്ത്ര ചിന്തയം ഇതിൽ തെളിഞ്ഞുകാണാം. ചില ഭാഗങ്ങരം വായിക്ക മ്പോരം വിദ്യാധിരാജൻെറ വേഓധികാര നിരൂപണം തന്നെയോ എന്നതോന്നിപ്പോകം.

വേദങ്ങരം, ഉപനിഷത്തുകരം, ഭഗവദ്ഗീത, ധമ്മ ശാസ്ത്രം, പുരാണങ്ങരം, ദർശനങ്ങരം മുതലായ സാഹിത്യ ത്തിൽ പൂണ്ണമായി നിമജ്ജനം ചെയ്ത ഒരു മഹാൻറ വാ ക്കേരം ഇതിൽ ആദ്യന്തം കേരംക്കാം. ചിന്താസാതന്ത്രയയാൻ ആദ്യന്തം. പുരാതന ഭാരത സംസ്താരത്തിൻെറ മഹിമ സാമികരം വേണ്ടതുപോലെ മനസ്സിലാക്കിയിട്ടുണ്ടും. വിദ്യാധിരാജനമായിട്ടുള്ള ബന്ധം ആ ചിന്താ സാതന്ത്രയയിൽ സഹായകമായിരുന്തവെന്നും നിശ്ചയിക്കാം. പഴ യ സിദ്ധാന്തങ്ങളെ സാത്ഥതല്ലരന്മാർ ദർവ്യാഖ്യാനം ചെയ്ത് മന്മ്യുവകാശങ്ങളെ നിരസിച്ചിരുന്നത്ത് പൊ ളിച്ചകാണിച്ചതാണും ശ്രീ വിദ്യാധിരാജൻറെ മഹിമ.

ഗൃരുവിൻെറ ആ മാർഗ്ഗ∍തന്നെയാണം\* തീത്ഥപാദരിലും പിൻതുടർന്നിരിക്കുന്നത്

'പുര്ഷാത്ഥ'മെന്ന<sup>്</sup> ആദ്യ പ്രബന്ധത്തിൽ തന്നെ തീത്ഥപാദസ്വാമികളടെ ശാസ്ത്രാവഗാഹം നല്ലവണ്ണം പ്രത്യക്ഷപ്പെടുന്നുണ്ടും. ധമ്മത്തെപ്പാറിയുള്ള പുരാതന ഭാര തീയ സങ്കല്പങ്ങളം അവയുടെ വൈശിഷ്യ്യവും തെളിച്ചു കാണിച്ചിരിക്കുന്നു. പഴയ പ്രമാണങ്ങളം പുതിയ യുക്തി കളം സമഞ്ജസമായി കൂട്ടിച്ചേത്ത് ധമ്മസംബന്ധമായ പ്ര സക്തകവിതാഭാഗങ്ങരം ഉദ്ധരിച്ചു വ്യാ**ഖ്യാനിച്ചകൊ**ണ്ടാ **ഞ°** സ്ഥാമികളുടെ പോക്ക°. പണ്ഡിതന്മാർ**ക്ക**° പരിച യമുള്ള ഭാഷയം, പരിചയമുള്ള ഗ്രന്ഥങ്ങളം ധാരാളമായി ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നതും ഉദ്ധരിച്ചിരിക്കുന്നതും പാണ്ഡി ത്യം പ്രദർശിപ്പിക്കാനല്ല; അതദ്ദേഹത്തിന്റെ ശൈലി തന്നെ. വിദ്യാധിരാജനോടും ശ്രീനാരായണനോടും തീത്ഥ പാദപരമഹംസ സ്വാമികളോടും അന്നത്തെ സദാനന്ദ നോടും മററു പണ്ഡിതന്മാരോടും അദ്ദേഹം ചർച്ചകളിൽ ഉപയോഗിച്ചിരുന്ന രീതിയാണും' ഈ ശ്രന്ഥത്തിൽ കാണു ന്നത്ര്. പക്ഷേ, ഇന്നത്തെ സാധാരണക്കാർക്കു് മനസ്സി ലാകണമെങ്കിൽ അതിന° നോട്ടുകളും കുറിപ്പുകളും ആവ ശ്യമാണം". അതു<sup>ം</sup> ഒരു ന്യൂനത്യായി കല്പ്കൊനില്ല. മലയാളത്തിലെ ഏതെങ്കിലും നല്ലകൃതി വ്യാഖ്യാനംകൂ ടാതെ സാധരണക്കാർക്ക് പൂർണ്ണമായി മനസ്സിലാക മെന്നതോന്നുനില്ല അഥവാ ചില്്ലഘുകൃതിക്∞ മന സ്സിലാകമെന്തവച്ചാ ലം ഇതിൽ ഉയപ്പെടുത്തീയിരിക്കുന്ന താത്തിലുള്ള വേദാന്തവ ഷയങ്ങളെപ്പററിയുള്ള കൃതികയ സാധാരണക്കാർക്ക*്* മനസ്സിലാക്കാ<del>ൻ് സ</del>ഹായംവേണ്ടി വരും. ഒന്നുകൂടിപറയാനുണ്ട്<sup>;</sup>; ഇ**തു്** വെറും സാധാരണന്മാ രെ മാത്രം ഉദ്ദേശിച്ചു∍കാണുള്ളകൃതിക**ംഅല്ല, വേദാന്തവി** ഷയം പിഠക്കുന് പണ്ഡിതന്മാരെ കൂടി മുന്നിൽകണ്ട കൊണ്ടാണം" ഇതിലെ പ്രബന്ധങ്ങ⊙ രചിച്ചിരിക്കുന്നത്. അതിൽ പൂർവ്വഗ്രന്ഥ പരിചയവും പാണ്ഡിതൃവും പാരമ്പയ്യയുക്തികളും സംസ്കൃത സൗരഭ്യവും ഒക്കെവന്നു പോകും. സാധാരണക്കാർക്കു" അല്ലം വൈഷമ്യങ്ങ**ം**  തോന്നിയാലും ആ വിഷയങ്ങഠം പരിചയിച്ചിട്ടുള്ളവക്ക് സന്തോഷത്തിനായിരിക്കുംവക. ഏതായാലും സകലരും മസിലാക്കിയിരിക്കേണ്ട വിഷയങ്ങളെപ്പ ററി യാ അ് സ്വാമികഠം ഇതിൽ ചർച്ചചെയ്യുന്നതെന്നിരിക്കെ ചെറിയ ഒരു ടിപ്പണികൂടി ചേത്തിരിക്കുന്നതു് ആശ്വാസകരമാണം".

ഇവിടെ ധമ്മത്തെപ്പററി പറഞ്ഞിട്ടുള്ള വസ്തതക⇔ പ്രക്യേകംശ്രദ്ധിക്കണം ്ഇന്നത്തെ വി**ദ്യാഭ്യാസ**ത്തിന് ഈവിഷയങ്ങളൊന്നും പ്രധാനമല്ല. ജീവിതലക്ഷ്യത്തെ പ്പററിയുള്ള വ്യത്യസ്ത മനോവൃത്തികഠംകൊണ്ടാണ് പണ്ട ധർമ്മാത്ഥകാമമോക്ഷങ്ങളും ഇന്നത്തെ തൻകാ രൃസ്വാത്ഥലാഭങ്ങളം മാറി മാറി നില്ലുന്നതു്. എന്നാൽ പണ്ടം ഇന്നും തമ്മി**ൽ വൃതൃാ**സമില്ലാത്ത ചില സത്യ ങ്ങളണ്ട**് അവയിൽ ഏററവും** പ്രധാനപ്പെട്ടതു് മരണം. ഇന്നത്തെ ഏതു് കൊലകൊമ്പൻവിചാരിച്ചാലും മരണ ത്തിൽനിന്നും മാറിനിൽക്കാൻ സാധ്യഭല്ല. അതിനെ നേരിടാനം അതു കഴിഞ്ഞുള്ള സ്ഥിതിയെ അഭിമുഖീക രിക്കാനം പണ്ടത്തേപ്പോലെ ഇന്ത് പ്രകൃതിനിയമമുണ്ട്. ആം ഉഗ്രനിയമത്തിൽ ഇതിലെ ചന്തകരം..പുരാതന ഭാരത ഋഷിമാരുടെ ചിന്തകരം ദിവൃസൂക്തങ്ങളാ ണം. ഈ ചിന്തകഠം മനസ്സില**ംകുന്നതു**് വലുതായ ഒരു സംസ്ഥാരമാണം". ഒരു കപ്പുകാപ്പിയോ, അല്പം മധുരപദാർ ത്ഥമോ, വിഭവപൂണ്ണമായ ഒരു സദ്യയോ കിട്ടിയാൽ അത തിനൊത്ത സന്തോഷം തോന്നും, എന്നാൽ വയറുനിറ യെ അമ്യതം കിട്ടിയാലോ വേഹാന്നും അതിനോടു സമ മല്ല എന്നു പറയണമെന്നുണ്ടോ? ഈ വക ചിന്തകളെപ്പ ററി അഞ്ജെനെയൊരു താരതമുമാണം" മനസ്സിൽ തോനം ന്നതും.

ഈ സന്ദർഭത്തിൽ താഴെ ഉദ്ധരിക്കുന്ന ഭാഗം നോക്കു ക. ധർമ്മാനുപ്പാനത്തിനു മൂന്നുവിധത്തിലുള്ള തപസ്സാ ണം ഭഗവഭ്ഗീത അനുശാസിക്കുന്നതും:\_\_

> ''ദേവ ദിജ ഗുരു പ്രാജ്ഞ പൂജനം, ശൗചമാർജ്ജവം

ബ്രഹമചയ്യ, മഹിംസാച, ശാരീരം തപ ഉച്യതേ അനദോഗ കരം വാക്യം സത്യം പ്രിയ ഹിതം, ച യത് സാദധ്യായഭ്യസനം ചൈവ വാങ്മയം തപ ഉച്യതേ മന: പ്രസാദം, സൗമൃത്വം മൗന, മാത്മവിനിഗ്രഹ: ഭാവ സംശുദ്ധിരിത്യേത \_ അപോ മാനസമച്യതേ''

(ഗേവദ്ഗീത. അ. 17\_ശ്ലോകം  $14\_15\_16$ )

ശരീരംകൊണ്ടും വാക്കുകൊണ്ടും , മനസ്സുകൊണ്ടുമുള്ള തപസ്സ് ധമ്മാനം അവരാ അതൃ അതൃ അവരാ പേര്യി ത്രമാണെന്ന കായ്യാം സ്പ്പഷ്ടം തന്നെ. മനസ്സ് എപ്പോഴം ധർമ്മസർവ്വസ്വമായ തിനെത്തന്നെ കേരംക്കയും അതിനെ മനനം ചെയ്തകാ ണ്ടിരിക്കുകയും ചെയ്തെങ്കിൽ മാത്രമേ ധമ്മാന്രഷ്ടാനത്തി**ൽ** മനുഷൃസ് വിജയം പ്രാപിക്കാൻ കഴിയുകയുള്ള. നാനാ വിധകമ്മശ്രംഖലയിൽ പെട്ടഴലുന്ന മനുഷ്യൻ്, തനിക്ക യാതൊന്നു സംഭവിച്ച്കൂടാ എന്നു സർവ്വദാ തേദന്നുന്നുവോ **അവയൊന്നും** തന്നെ അന്യരോടും ചെയ്തുകൂടായെന്നുള്ള ധർമ്മശാസ്ത്രത്തിലെ അത്യുൽകൃഷ്ട തത്തിമാണം സചാമി കരം പ്രമാണം ഉദ്ധരിച്ചുകൊണ്ട് ഈ പ്രബന്ധത്തിൽ ഈ ന്നിപ്പറഞ്ഞിട്ടള്ളതും. ഈ തത്ത്വം ജീവിതത്തിൽ പ്രാ വിദേചയമോ, യോഗികമാക്കിക്കഴിഞ്ഞാൽ പിന്നെ. ഹിംസയോ ഇല്ലാത്ത ഒരു മഹനീയ ജീവിത്മായിരിക്കും മനുഷ്യനുണ്ടാകുന്നതും എന്ന കായ്യത്തിൽ സന്ദേഹമില്ല.

ധർമ്മാനുപ്പാനം കൂടാതെയുള്ള ജീവിതം എത്രയോ അത്ഥ്യുന്യമാണെന്നു് സ്വാമികഠം വിവരിക്കുന്നു. ധമ്മ വിഹീനമായി കാലം കഴിക്കുന്നവൻ കൊല്ലൻറ തോൽ തുരുത്തിപോലെ ശ്വാസോച്ഛ്വാസം ചെയ്തകഴി യുന്നുവെന്നമാത്രം. ''യസ്യ ധമ്മവിഹീനാനി.......... ശ്വസന്നപി ന ജീവതി'' എന്ന ശ്രോകം ഉദ്ധരിച്ച് സ്ഥാ പിച്ചിരിക്കുന്ന ഈ മഹത'തത്തപം ലോകത്തിന മാർഗ്ഗ ഭർശകമായിത്തീരട്ടെ.

ഭാരത ദർശനം ധർമ്മശാസ്ത്രാധിഷ്ഠിതം തന്നെയാണ് ഏത് ഗ്രന്ഥവും ധമ്മത്തിന്റെ മഹത്ത്വത്തെയാണ് പ്രകീത്തിക്കുന്നു്. അനേകം ഗ്രന്ഥങ്ങളിലായി പരന്നുകിട ക്കുന്ന ധമ്മശാസ്ത്രമെല്ലാം ''പരോപകാര:''പുണ്യായ\_പാവായ പരപീഡനം'' എന്ന അല്ശ്രോകത്തിൽ അടങ്ങുന്നു. പരമപുരുഷാത്ഥമായ മോക്ഷത്തിന് സാധനങ്ങളായ ധമ്മാർത്ഥകാമങ്ങളിൽ ധമ്മത്തിന്റെ മഹത്ത്വവും പ്രാധാന്യവും സ്വാമികരം ഈ പ്രബന്ധത്തിൽ ഉറപ്പിച്ചുപ്പ്യാപിക്കുകയാണ് ഈശ്രോകത്തിൽകൂടി—

''ധമ്മഃ ശമ്മ പരത്ര യേ ഹ ച നൃണാം ധമ്മോന്ധകാരേ രവി: സർവ്വാപൽ പ്രശമക്ഷമ: സുമനസാം ധമ്മോബന്ധുരബാന്ധവേ, പൃഥുപഥേ ധമ്മ: സുഹൃന്നിശ്ചല: സംസാരോരുമരുസ്ഥലേസുരതരു\_ ന്നാസ്ക്യേവ ധർമ്മാൽപര''.

ധർമ്മത്തിൻെ ബഹുവിധമായ മഹത്താമാണ് ഉല്ലേ ഖാലങ്കാരത്തിൽ കൂടി ഈ ശ്രോകത്തിൽ പ്രതിപാദിച്ചി രിക്കുന്നത്. ഇതിലധികം ഒരുവിവരണം ധർത്തേക്കുറിച്ചു് വേണമെന്നില്ല, അതിൻെ സർവ്വതോമുഖമായ പ്രാധാന്യം മനസ്സിലാക്കവാൻ. ധർമ്മം സുഖസാധനവും കൂരിരുട്ടിൽ (അജ്ഞതയിൽ) സൂയ്യനം, സർവ്വാപന്നിവാരണവും, ബന്ധുഹീനനുബന്ധുവും സംസാര മരുഭ്ര മിയിൽ കല്പതരുവും ആണെന്തപറയുമ്പോരം ഈ ലോകത്ത് അതിലുപരി യാതൊന്നും ജീവിതത്തെ പുഷ്ടി പ്രെത്തുന്നതായില്ലെന്നു കാണാം. അങ്ങനെയുള്ള ധമ്മാനു പ്രാത്തിൽകൂടി മാത്രമേ മോക്ഷം പ്രാപിക്കാൻ മനുഷ്യൻ യോഗ്യനായിത്തീരുകയുള്ളവെന്ന തത്താമാണ് സാമിക്കാ സ്ഥാപിച്ചിരിക്കുന്നത്.

പരമമായ ധർമ്മം അഹിംസയാണം. അത്ഥകാമങ്ങളെ ഇച്ചിക്കുന്നവൻ ആദ്യമേതന്നെ ധർമ്മം ആജ്ജിക്കുകയും വേണം. ധർമ്മാല്ലാത്ത പാണ്ഡിത്യം നിരർത്ഥകമാണം. ധർമ്മനിഷ്യാല്ലാത്ത പാണ്ഡിത്യത്തെ ശ്വാവിന്റെപ്ചമം പോലെ പ്രയോജനരഹിതവുമാണന്നുള്ള താക്കീതും സ്വാമികയ ശാസ്ത്രപ്രമാണം കൊണ്ട് സമർത്ഥിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഈ പ്രബന്ധത്തിന്റെ മഹത്ത്വത്തെപ്പററി കൂടുതൽ വിവരിക്കേണ്ട ആവശ്യം ഇല്ല

മൂക്തിവിചാരം എന്ന രണ്ടാമത്തെ പ്രബന്ധത്തിൽ വേദാന്ത ശാസ്ത്രത്തിലെ സുപ്രധാനമായ വിഷയമാണം ചച്ചാചയ്ക്കിരിക്കുന്നതു്. നൈയ്യായികന്മാർ,സാംഖ്യന്മാർ, വിശിഷ്ടാടൈചതിക∞ എന്നിവരുടെയും യോഗപക്ഷക്കാരുടെയും വാദങ്ങളെ ശാസ്ത്രപ്രമാണങ്ങ⊙ ഉദ്ധരിച്ച് ഖണ്ഡിക്കുകയും അദ്വൈത്സില്ലാന്തത്തിൽ \_\_\_\_\_ ഉറച്ചുനിന്നുംകൊണ്ടു" മുക്തിയെവിലയിരുത്തുക**യും**ചെയ്യുന്ന സ്ഥാമികളുടെ നിഗമനം ശാസ്ത്രീത്യായക്തി പൂണ്ണ്മാ ണെന്നു സ്മ്മതിച്ചേ തീത്ര അദ്വൈതസിദ്ധാന്താച്ായ്യ നായ ശ്രീമദ് ശങ്കരാചായ്യസ്ചാമികളുടെ ''മോക്ഷകരേ ണസാമഗ്രാം ഭക്തിരേവഗരീയസീ – സ്വസ്വരൂപാന സന്ധാനം ഭക്തിരിതൃഭിധീയതോ'', എന്നുള്ള വിവേ കചൂഡാമണിയിലെ പ്രമാണമാണു് സ്ഥാമിക∽ സ്ഥീ കരിച്ചിരിക്കുന്നതും. മുക്തിക്കുവേണ്ട സാധനകരം ശ്രവണ മനന നിദിദ്ധ്യാസനങ്ങയ തന്നെയെന്നു് അഖണ്ഡിത മായി പ്രഖ്യാപിച്ചിരിക്കുകയാണം°. ഈ ചച്ചയിൽ ശ്രവ ണമെന്നത്ര് ഉപക്രമാദി ആദവിദ ലിംഗങ്ങളെകൊണ്ട് പദപദാർത്ഥ വാക്യാർത്ഥങ്ങളിലുള്ള ശക്തി താല"പ യ്യങ്ങളെ നിശ്ചയിക്കയാകുന്നുവെന്ന കൈവല്യരത്നത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന തുവങ്ങളെഇതിൽവിശദീകരിച്ചിട്ടണ്ട്. ശ്രവണമനന നിദിധ്യാസന സാധനകളെ <mark>ശ്രതിവാക്യ</mark> ഞ്ഞാം ഉദ്ധരിച്ച വിശദീകരിച്ചിരിക്കുന്ന ഈ പ്രബന്ധം ഉയർന്ന പാഠങ്ങളാകയാ**ൽ**, അദ്ധ്യാത്മ ശാസ്ത്ര ത്തിലെ ലാഘവബുദ്ധിയോടെ പാരായണം ചെയ്തപോകാവുന്ന തല്ല. അവധാനപൂർവും പഠിക്കേണ്ടതുതന്നെയാണംം.

'സ്വരുപനിരുപണം'എന്നപ്രബന്ധംആത്മതത്താ**ത്തെ** വിചിന്തനം ചെയ്യുന്നു സത്തായും ചിത്തായും, ആനന്ദ മായും ഇരിക്കുന്ന പരമാത്മസത്തയെ **അനഭ**വിച്ചറിയു ന്നതിനുള്ള മാർഗ്ഗങ്ങളെ ശാസ്ത്രീയമായി വിവരിക്കുകയും അദൈചത സിദ്ധാന്തത്തെ ശ്രതിപ്രമാണങ്ങഠംകൊണ്ടു" സ്ഥാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. അദൈപതമകരന്ദത്തിലെ പ്രമാണങ്ങയംകൊണ്ടു് 'സാത്രപം' ഉപാധിരഹിതമായ നിർഗ്ഗുണമായ സത്തമാത്രമാണെന്ന് പ്രതിപാദിക്ക ഇതിൽ വേദാന്തശാസ്ത്രത്തിലെ അതിപ്രധാന യാണ്. മായ ഈ സ്വത്രപ നിത്രപണം ഉപനിഷത്രത്വങ്ളെ ആധാരമാക്കി ബ്രഹ്മത്താം നിർണ്ണയിച്ചിരിക്കുന്ന ത്തമ പ്രബന്ധമാണും.

സംന്യാസം എന്ന നാലാമത്തെ പ്രബന്ധത്തിൽ സംന്യാസ വിധിയേയും **സം**ന്യാസാധികാരത്തേയം ആധികാരികതയോടെ നിത്രപണംചെയ്യന്നു. 'ബ്രാഹ്മണ ർക്കേ സംന്യാസത്തിനു<sup>ം</sup> അധികാരമുള്ള' എന്നശ്രതിയി ലെ**യം** സ്മൃതിയിലേയം പ്രമാണങ്ങളെ സ്ഥാമിക**ം** ഖണ<sup>ം</sup>ഡിക്കുന്ന ശ്രീശുകൻ, ഉളാലകൻ,പ്രാചീനശാലൻ, സത്യയജ്ഞൻ, ഭാല്ലവേയൻ, ശാർക്കരാക്ഷൻ തുടങ്ങിയ വേദാചായ്യ്ന്മാർ രാജാക്കന്മാരി**ൽ**നിന്നം ബ്രഹമചയ്യ ദീക്ഷിച്ച വസ്തത വിശദീകരിച്ചുകൊണ്ടാണം" സചാമി**ക**⊙ ഈ അഭിപ്രായം ഖണ്ഡിച്ചിരിക്കുന്നത്ര്. ശുദ്രനായ 'കവഷൻ' ഋകുകേ⇔ സായം നിർമ്മിച്ചിട്ടുള്ളതായും അദ്ദേ ഹത്തെ ബ്രാഹണനായി സ്ഥീകരിച്ച് ഋഷിമാർ 'അപോ നപ'ത്രീയയാഗം' അനുഷ്ടിച്ചിട്ടുള്ളതായം ഇതിൽ പ്രസ്താ സംന്യാസവും വേദാധികാരവും ബ്രാഹമ**ണ** വിക്കുന്നു. വിധിച്ചിട്ടുള്ളതല്ലെന്നും ശുദ്രദേശപ്പെടെ ക്കാതം യുള്ള മററുവർണ്ണക്കാർക്കും അതു" ആകാമെന്നും അഖണ്ഡി സ്ഥാപിച്ചിരിക്കുന്നതും. ഈ വിഷയത്തിൽ വിദ്യാധിരാജനായ ശ്രീ. ചട്ടമ്പിസ്ഥാമികളുടെ 'വേദാധി കാരനിത്ര**പണ'ത്തിൻെ പ്ര**ചോദനം ശിഷേൃാത്തമ നായ നീലകണുതീത്ഥപാദർ പൂണ്ണമായി ഉരംക്കൊണ്ടതി നാലാണെന്നു പ്രസ്താവിക്കാം. മറ്റാർക്കും കടന്നുചെല്ലാൻ കഴിയാത്ത വൈദിക സാഹിത്യ മണ്ഡലങ്ങളിൽ ഏകാന്ത സഞ്ചാരം ചെയ്**തു്** ഗവേഷണോത്സുകതയോടെ അവ യിലെ സാരതത്ത്വങ്ങയാളയാകൊണ്ട് ഇത്തരം പ്രബന്ധ ങ്ങളിൽകൂടി അദ്ധ്യാത്മ ശാസ്ത്രാത്ത പോഷിപ്പിച്ച ഋഷി വയ്യനായ സ്വാമികളെ ഏത്ര അഭിനന്ദിച്ചാലും അധിക മാവില്ല.

ഈശ്വരഭക്തി, പരമാചായ്യ് വിചാരം, ഭസ്മവം ഭസ്മ ധാരണവും,സപപ്പനിരുപണം,സാപ്പാനഭ്രതി, പ്രാരബ്ധ ചിന്ത ഇവയെല്ലാം സാമികളുടെ അദ്ധ്യാത്മ വിഷയങ്ങ ളിലുള്ള അഗാധ പാണ്ഡിതൃത്തിൻേറയും സാതന്ത്ര ചി ന്തയുടെയും നിദർശനങ്ങളാണും. ചിന്തോദീപകങ്ങളായ ഈ പ്രബന്ധങ്ങരം വിജ്ഞാനത്തിൻെറ ഉത്തുംഗമണ്ഡ ലത്തിലേക്ക് നമ്മെ നയിക്കുന്നു.

'പുനർവിവാഹം' എന്ന പ്രബന്ധം യഥാസ്ഥിതിക മത് ഒത്തെ ശാസ്രപ്രമാണങ്ങ രാകാണും" ഖണ"ഡിക്കുകയാ ണം. ഭർത്താവ മരിച്ചാൽ ബ്രഹ്മചയ്യം ദീക്ഷിക്കുകയോ 'ഉടൻ\_തടി' ചാടുകയോ വേണമെന്നുള്ള വിഷ"ണസ്തൃതി മതത്തെ നാരദ സ്മൃതികൊണ്ടും മററും ഖണ്ഡിച്ചു ''നഷ്ടേമൃതേതി പുനർവിവാഹം സാധൃകരിച്ചിട്ടുണ്ട്. ശാസ്ലേണ…വത ഭം ഗോപിനോ ഭവേത<sup>ം, പ</sup>എന്ന ശ്ലോക **ഞ്ങ**ഠം ഉദ്ധരിച്ചാകാണ്ട് പനർവിവാഹം ആശാസ്യമാണെ ന്ന**്** തെളിയിച്ചിരിക്കുന്നു. ഭർത്താവു കാണാതെ പോക, മരിക്ക, സംനൃസിക്ക, ഷണ്ഡനായിത്തീരുക, ജാതിഭ്രഷ നാക, എന്ന അഞ്ചു' അവസ്ഥകളിലും മറെറാരാളെ ഭത്താ വായി സ്വീകരിക്കാമെന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന ശ്രോകം നാരദ സ്മൃതിയിൽനിന്നും ഉദ്ധരിച്ചിരിക്കുന്നതു ക്കുക 🗀

> 'നഷ്ടേ മൃതേ പ്രവ്രജിതേ ജീബേ ച പതിതേ തഥാ; പഞ്ച സ്വാപത്സു നാരീണാം പതിരന്യോ വിധീയതേ'

സ്വാമികളുടെ പ്രതിഭ ആധ്യാത്മിക വിഷയങ്ങളിൽ മാത്രമല്ല, വിജ്ഞാനത്തിൻെറ സമഗ്രമായ മററു മേഘല കളിലേക്കും ഗൗരവതരമായ സാമൂഹിക പ്രശ്നങ്ങളി ലേക്കും കടന്നു ചെല്ലുന്നുവെന്നുള്ളതിനു് പുനർവിവാഹം എന്ന പ്രബന്ധം സാക്ഷ്യം വഹിക്കുന്നു. സഹസ്രാബ്ദ ങ്ങളായി ഭാതത്തിൽ ആചരിച്ചപോന്ന സതിസമ്പ്രദാ യത്തിന്റെ ഭീകരതയെ ചോദ്യം ചെയ്യുന്നതും മനുഷ്യസേ വനത്തിന്റെ മഹത്താത്തെ പ്രകീർത്തിക്കുന്നതുമായ ഈ പ്രബന്ധത്തിൽ ശാസ്ത്രപ്രമാണങ്ങഠം കൊണ്ടുതന്നെയാണ് പുനർവിവാഹത്തെ സാധൂകരിച്ചിരിക്കുന്നതും.

പറച്ചിപെററ പന്തിരുകലം, ശ്രീ ശങ്കര ഭഗവത് പാദാദികളുടെ കാലം, മാമങ വൃത്താന്തം, ആദിമക്ഷത്രി യ നായക കേസരി, തച്ചടയക്കൊരം, കവളപ്പാറ മൂപ്പിൽ നായർ എന്നിവകരം ഐ നിഹൃകഥകളം, അദ്ധ്യാ തമചിന്തകളം സമ്മേളിച്ച ചരിത്ര ഗവേഷണപരമായ പ്രബന്ധങ്ങളാണ്.

പഴയകായ്യ്ങ്ങളെ യൂക്തിയുക്തമായും സമഞ്ജസമായും വ്യാഖ്യാനി**ക്കുന്നതിൽ ശ്രീ**വിദ്യാധിരാജാ ചട്ടമ്പിസ്ഥാമി കയ തെളിച്ച വഴീയിൽക്കുടിയാണം\* ശ്രീ നീലകണുതീ ത്ഥപാദസചാമിക≎ം സഞ്ചരിക്കുന്നതെന്നു∙് ഈ ഗ്രന്ഥം വാ യിക്കുമ്പോരം ബോധ്യപ്പെടും. പുരാതന ഭാരതീയ സം സ്കാരത്തെ പൊക്കിപ്പിടിക്കാനം, അതിന്റെ ദുർവ്യാഖ്യാ നങ്ങളെ ചൂൽകൊണ്ട് തുത്തും ദുരെയെറിയാനും സത്യ ധമ്മാദികളെ വെളിപ്പെടുത്താനം പാണ്ഡിത്യത്തെ പ്ര യോജനപ്പെടുത്തണമെന്നാണു് ആ മഹാചായ്യ്ന്മാരുടെ മതം. അവരുടെ സിദ്ധാന്തംകൊണ്ട് ആധുനിക കേരള സംസ്ഥാരത്തെ പോഷിപ്പിച്ച ശ്രീവിദ്യാധിരാജാ ചട്ടമ്പി സ്വാമികളം, [ശീ. നാരായണഗുത സ്വാമികളം, [ശീ. നീലകണ്ണതീർത്ഥപാദസ്വാമികളും, [ശീ തീർത്ഥപാദപര മഹംസ സ്വാമികളം അന്നത്തെ മററു ആദ്ധ്യാത്മിക ഗുത വരന്മാരും, ആധുനിക കേരളത്തിന്റെ സ്രഷ്ടാക്കളായിരു ന്നുവെന്നു് നിസ്സംശയം പറയാം.

ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൽ ഉരംപ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്ന ശ്രീ തീർ ചാപാദരുടെ ചിന്തകളം ശ്രീ. ചട്ടമ്പിസ്വാമി മുതലായവ അട ചിന്തകളം ചേർത്തു പഠിക്കുന്നവർക്ക് ഈ വസ്തത വ്യക്തമാകം, ആ ഓരോമഹാൻേറയും മൻപിൽ ആരാധനാ പുഷ്പമിട്ട് കൈകൂപ്പി നില്ലേണ്ടിവരും.

ഇത്ര വിലപ്പെട്ട പ്രബന്ധങ്ങ പ്രയാസപ്പെട്ട സമാ ഹരിച്ച് ഇങ്ങനെയൊരു ഗ്രന്ഥം പൊതുജനങ്ങ പ്രക്ക് നല്കിയ എൻറെ പ്രിയസഹൃത്ത് ശ്രീ. പന്നിശ്ശേരിൽ ശ്രീനിവാസക്കുപ്പ് അവർകളം ശ്രീ കെ. ആർ. സി. പിള്ളയും പ്രശംസയും കൃതജ്ഞതയും അർഹിക്കുന്നു. ശ്രീ കുപ്പ് തൻറെ അഭിവന്ദ്യ പിതാവിൻറെ കവിയം പണ്ഡിതനും, പരമാനന്ദനാഥനുമായ യശ: ശരീര നായ പന്നിശ്ശേരി നാണുപിള്ള അവർകളുടെ കൃത്യ ത്തെ പൂർത്തിയാക്കിയതാണീ ഗ്രന് ഥമെന്നു പറയാം. ശ്രീ കെ. ആർ സി പിള്ള അനുഗ്രഹീത കവിയം ആത്മജ്ഞാന വിഷയത്തിൽ തല്പരനും, സഹൃദയനും ആണ്. ഈ ഗ്രന്ഥം ബഹുജനങ്ങ സദയം സ്വീകരിച്ച് പ്രോത്സാഹിപ്പിക്കമെന്നു വിശ്വസിക്കുന്നു. ശ്രീ നീലകണ്യതീർത്ഥ പാദസ്വാമികളുടെ മറുകൃതിക യാ ഇത്വരമ്പരയിൽ തുടർന്ന് പ്രസിദ്ധപ്പെടുത്തുന്നുട്ട്.

ക്രീ നീലകണുതീർത്ഥപാഭസാമികളുടെ ഒരു ലഘു ജീവചരിത്രം (ശ്രീ വിദ്യാനന്ദ തീത്ഥപാദ സാമികരം രചിച്ചത്് ഇതിൽ ചേർത്തിട്ടുണ്ട്. തീർത്ഥപാദപരമ്പ രയിലെ പുണ്ണ്യശ്രോകനായിരുന്ന അദൈചത ശസ്ത്രപാ രംഗതനായ ആ മഹാൻ 1984ാംമാണ്ട് ബ്രഹുഭ്രയംപ്രാ പിച്ചു.

ഈ ഗ്രന്ഥത്തിനും, ഇതിന്റെ പ്രസാധനംകൊണ്ടു കേരളീയരെ അനുഗ്രഹിച്ചിരിക്കുന്ന ശ്രീവിദ്യാധിരാജാ പബ്ളിക്കേഷനും സർവ്വ മംഗളങ്ങളും ആശംസിച്ചുകൊള്ളുന്നും.

**വി**ധേയൻ

കേരളപ്രഭ് <u>ശ</u>രനാടു കുഞ്ഞൻപിള്ള തിരുവനന്തപുരം 19\_8\_88.



### പ്രസാധകക്കുറിപ്പ<sup>ം</sup>

ശ്രീ വിദ്യാധിരാജാ പബ്ലിക്കേഷൻെറ ഗ്രന്ഥാവലി യിൽ 2\_ാമത്തേതായി പ്രസിദ്ധീകരിക്കുന്ന വിജ്ഞാന തരംഗിണി (ഒന്നാംഭാഗം) ശ്രീ വി**ദ്യാധിരാജാ** ചട്ടമ്പി സ്വാമികളുടെ രണ്ടാമത്തെ ശിഷൃനായ ക്രോ: വ: 1096ൽ സമാധി പ്രാപിച്ച<sub>്</sub>ശ്രീ നീലകണ്ണീത്ഥപാദ**സ്വാ**മിക**ം** രച<sup>്</sup>ച്ചിട്ടുള്ള പ്രബന്ധങ്ങളുടെ ഒരു സമാഹാരമാണം". ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൽ, പുരുഷാത്ഥം മുക്തിവിചാരം, സാരൂപനിരു പുനർവിവാഹം, ശ്രീമദ് ശങ്കര ഭഗവത്പാദാ ദികളടെ കാലം, ആദിമ മലയക്ഷത്രിയ നായകകേസരി തുടങ്ങിയ ആത്മ്യാത്മിക വിഷയങ്ങളം, ഗവേഷണ പ്രാ ധാന്യമുള്ള ചരിത്ര സാമൂഹിക വിഷയങ്ങളം ഉശപ്പെടുന്ന 16 പ്രബന്ധങ്ങ**ം അ**ടങ്ങി**ന**ിരിക്കുന്നു. സ്ഥാമിക്**ളടെ** ശാസ്ത്രപാണ്ഡിത്യത്തിന്റെ അഗാധതയും ധിഷണാ **വൈ** വഭവം യുക്തിചിന്തയും ഈ പ്രബന്ധങ്ങളിൽ തെളിഞ്ഞു നില്ലുന്നു വിജ്ഞാനമണ"ഡല**ത്തിലെ വിവിധ വിഷ തങ്ങ**ഗ ഉശാക്കാള്ളുന്ന ഈ ഗ്രന്ഥം അദ്ധ്യാത്മജ്ഞാനതല്ല വി**ജ്ഞാന** തൃഷ്ണയുള്ളവർക്കെല്ലാവർ**ക്കും** രർ**ക്ക**ാത്രാല്ല പ്രയോജനപ്പെടുന്ന ഒരു കൃതിയാണു".

സ്വാമികളുടെ ഗ്രന്ഥനിരൂപണങ്ങളും, കത്തുകളും സംഭാഷണങ്ങളും മററും സ്മാഹരിച്ച് വിജ്ഞാനതരം ഗിണി രണ്ടാം ഭോഗമായി ഈ ഗ്രന്ഥാവലിയിലെ 3\_ാം പുസൂകമായി ഞങ്ങരം പ്രസിദ്ധീകരിക്കുന്നുണ്ട്.

ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൽ ഉരംപ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്ന പ്രബന്ധ ങ്ങളെല്ലാം 1095-ൽ പ്രസിദ്ധീകരിച്ച നീലകണ്ണീർത്ഥ പാദചരിത്രസമുച്ചയം എന്ന സ്വാചികളുടെ ജീവചരിത്ര ഗ്രന്ഥത്തിൽ നിന്നും സമാഹരിച്ചിട്ടുള്ളവയാണു്. ഇത്ര യും ദീർഘമായ കാലയളവിനുള്ളിൽ സ്വാമികളുടെ ജീവ ചരിത്രം പുന:പ്രകാശനം ചെയ്യാനോ, ഈ പ്രബന്ധ ങ്ങാം പുസൂകരൂപത്തിൽ പ്രസിദ്ധീകരിക്കാനോ ആ*രും* മുന്നോട്ട വന്നിട്ടില്ലെന്നുള്ള ദുംഖസത്യം ഖേദപൂർവ്വം പ്രസ്താ വിച്ചകൊള്ളട്ടെ. ഈ മഹത'കൃത്യത്തിന് ഞങ്ങഠംക്ക ഭാഗ്യം സിദ്ധിച്ചതിൽ വളരെ സന്തോഷവം ചാരിതാർ ഈ പ്രബന്ധങ്ങളെല്ലാം ജീവചരിത്ര ത്ഥ്യവും ഉണ്ട്". ത്തിൽനിന്നും തെരെഞ്ഞെടുത്തും പരിശോധിച്ചും പ്രകാശ നത്തിനു തയ്യാറാക്കിയ ഭാര ച്ച കത്തവ്യം നിര്വ്വഹിച്ചിട്ട ള്ളതു് അദൈചതവിദ്യാപണനം, യശ:ശരീരനമായ ശ്രീ. പന്നിശ്ശേരി നാണപിള്ള അവർകളടെ പത്രൻ പന്നിശ്ശ്രീ [ശീനിവാസക്കറുപ്പ് അവ്ർകളാണം". പണ്ഡി തവരേണ്ൃരം [ശീ വിദ്യാധിരാജാ പബ്ലികേഷെ റെറ ഉപദേശകസമിതി അംഗവം, അനുഗൃഹീത കവിയം, അദൈത ശാസ്ത്രനിപുണനം, വേദാന്തകേസരി തുടങ്ങിയ അനേകം ഗ്രന്ഥങ്ങളുടെ കത്താവും ആയ അദ്ദേഹത്തിനും ഈ പബ്ലിക്കേഷൻെറ കൃതജ്ഞൗ രേഖപ്പെടുത്തിക്കൊ ള്ളന്നു.

ഈ ഗ്രന്ഥം പരിശോധിച്ച്, ദേഹാസ്വാസ്ഥ്യംവക വയ്ക്കാതെ, വളരെയധികം ജോലിത്തിരക്കുകാക്കിടയി ലം വിജ്ഞാനപ്രദവം, പ്രൗഡോജ്ജാലവും സുദീർഘവു മായ ഒരവതാരിക എഴുതിത്തന്ത് ഞങ്ങളെ അന്നഗ്രഹിച്ച ഈ പബ്ലിക്കേഷൻറെ ഉപദേശക സമിതി അംഗവും, ഞങ്ങളുടെ പ്രസിദ്ധീകരണങ്ങാക്ക് വേണ്ട പ്രോത്സാഹ നങ്ങാ ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന മഹത്വ്യക്തിയും, മലയാ ള സാഹിത്യത്തിലെ ഭീഷ്മാചായ്യനും, നിരവധി സാഹി ത്യഗ്ന്ഥങ്ങാം കൊണ്ട് മലയാളഭാഷയെ ധന്യമാക്കി ത്തീത്തിട്ടുള്ള ബഹുഭാഷാപണ്ഡിതനും ഗവേഷകനും മല യാളം ലക്ലിക്കൻെറ ഉപജ്ഞാതാവും ആയ പത്മ[ശീ. ഡോൿടർ ശൂരനാട്ട കുഞ്ഞൻപിള്ളസാർ അവർകാക്ക് ഞങ്ങളുടെ പുദയം നിറഞ്ഞ കൃതജ്ഞതയുടെ പുച്ചെണ്ടുകാ അർപ്പിച്ചുകൊള്ളുന്നു.

ഈ ഗ്രന്ഥം പ്രസിദ്ധീകരിക്കുന്നതിനു് ആവശ്യമായ ധൗം ബലിയിട്ടുള്ള കൊല്ലം ബിസിനസ്സ് ചിട്ടിഫണ്ടു് മാനേജിംഗ് ഡയറകൃർ ശ്രീ. M. K. വിജയൻപിള്ള **അ**വർകളാണം . അദ്ദേഹത്തിനെറെ പിതാവും ശ്രീ വിദ്യാ ധിരാജാ ചട്ടമ്പിസ്വാമികളടെ ആരാധകനം, ശ്രീ വിദ്യാ ധിരാജാ സേവാസമിതി (തൃക്കടവൂർ) യടെ പ്രസിഡൻറാ യി സേവനം അനഷ്യിച്ച്കൊണ്ടിരിക്കവേ ദിവംഗതന മായ ശ്രീ. ശോഭനാ കെ. പി. മാധവൻപിള്ള അവർക ളടെ പാവനസൂരണയ്ക്കായിട്ടാണം ഉദാരമതിയം, ഉല്പതിഷ്ണ വം [ശീ. വിദ്യാധിരാജാ സേവാസമിതിയുടെ ത്തെ പ്രസിഡൻറുമായ [ശീ എം. കെ **വ**ിജയൻപിള്ള മാതൃകാപരമായ ഈ കൃത്യം നിർവഹിച്ചിട്ടുള്ളതെന്ന കായ്വം സന്തോഷപൂർവ്വം പ്രസ്താവിച്ചകൊള്ളട്ടെ. സത്കൃത്യത്തിൽക്കുടി സാപിതാവിനോടുള്ള ആദരവും, [ശീ നീലകണ്ണതീർത്ഥ പാദസ്വാമികളോടുള്ള ഭക്തിയും അദ്ദേഹം പ്രകാശിപ്പിച്ചിരിക്കുകയാണം'. യശ:ശരീരനായ [ശീ ശോഭനാമാധവൻപിള്ളയുടെ ആത്മാവിന" ഞങ്ങ≎ നിതൃശാന്തി നേരുകയും [ശീ. എം. കെ. വിജയൻപിള്ള യ'ക്കു' എദയപൂർവ്വമായ കൃതജ്ഞത േഖപ്പെടുത്തുകയും ചെയ്തകൊള്ളന്നു.

ഈ ഗ്രന്ഥം ഭംഗിയായി, കൃത്യസമയത്തുതന്നെ അച്ച ടിച്ചുതന്ന രവിമംഗലം പ്രിൻേറഴ്സിനോടും, ഫോർമാൻ [ശീ. ചന്ദ്രൻപിള്ളയോടും പ്രത്യേകം കൃതജ്ഞത രേഖപ്പെ ടുത്തിക്കൊള്ളുന്നു.

സ്സേഹപൂർവ്വം

പെരുമൺ

കെ. ആർ. സി. പിള്ള

കൊല്ലം

[ശീ വിദ്യാധിരാജാ പബ്ലിക്കേഷൻസു

21-8-1988

ഗീതാഞ്ജലി

### ത്രീ വിദ്വായിരാജാ പബ്ലിക്കേഷൻസ്

## 

- 1 കനോനാശം അഥവാ ശുദ്ധാദൈചതഭാവന (ശ്രീ വിദ്യാധിരാജ ചട്ടമ്പിസചാമികയു
- 2 വിജ്ഞാനതരംഗിണി<u>ം</u>ഒന്നാംഭാഗം (ശ്രീ നീല്കണതിത്ഥപാദസ്വാമിക്ക്)
- 3 വിജ്ഞാനതരംഗിണി\_\_രണ്ടാംഭാഗം (ശ്രീ നീലകണുതീത്ഥപാദസാമികയു
- 4 ജേഗോബിന്ദം ചുറഖ്യാനം (ജെ. ആർ. സി. പിള്ളു
- 5 ലഘുവാസംഭേവമനനം \_\_ഒന്നാംഭാഗം
- 6 ലഘുവാസഭേവമനനം വിവ**ത്തനം** ...രണ്ടാഭോഗം . വിവർത്തനം കടവൂർ ജിം വേല്യനായർ
- 7 വേദാന്ത്മാലിക (ശ്രീ നീലകണുതീത്ഥ പാദസ്വാമിക്കം)
- 8 ഹായോഗ്**പ്ര**ഭീപിക.
- 9 വേദാന്ത മണിവിളക്ക് ''
- 10 ഗീതാഞ്ജലി.....ശ്രീകൃഷ്ണ സ്നോത്രം (കെ. ആർ. സി. പിള്ള)

### വിജ്ഞാനതരംഗിണി

#### ഒന്നാംഭാഗം

|    |                                              | പേജ്      |
|----|----------------------------------------------|-----------|
| 1  | പുരുഷാത്ഥം                                   | 25        |
| 2  | മുക്തിവിചാരം                                 | 40        |
| 3  | സ്വരുപ നിരുപണം                               | 48        |
| 4  | സംന്യാസം                                     | <b>56</b> |
| 5  | ഈശചരഭക്തി                                    | 66        |
| 6  | പരമാചായ്യ വിചാരം                             | 70        |
| 7  | ഭസ"മവം ഭസ°മധാരണവം                            | 75        |
| 8  | സ <mark>ാപ"ന നി</mark> രൂപണം                 | 80        |
| 9  | പ്രാരബ"ധ ചിന്ത                               | 86        |
| 10 | പുനർവിവാഹം                                   | 92        |
| 11 | പറച്ചിപെററ പന്തിരുകലം                        | 100       |
| 12 | [ശീ ശങ്കര ഗേവത <sup>്</sup> പാദാദികളുടെ കാലം | 103       |
| 13 | മാമങ്ക വൃത്താന്തം                            | 106       |
| 14 | ആദിമ മലയക്ഷത്രിയ നായക <b>കേ</b> സരി          | 108       |
| 15 | തച്ച <b>ടയംക</b> ൈഠം                         | 128       |
| 16 | കവളപാറ മപിൽനായർ                              | 138       |



യശഃശരീരനായ ശ്രീ. ശോഭനാ കെ. പി. മാധവൻപിള്ള

# വിജ്ഞാനതരംഗിണി

ണം

### ലേഖനതരംഗം

#### 1. പുരുഷാർത്ഥം \*

''നാം ധർമ്മാർത്ഥ കാമങ്ങളാകുന്ന ത്രിവർഗ്ഗങ്ങളെ ആശ്രയിച്ചിരുന്നുകൊണ്ടു നാലാമത്തേതും പ്രധാനവുമായ ''മോക്ഷ'' മെന്ന പരമപുരുഷാർത്ഥമാകുന്ന സൗധത്തെ ലക്ഷ്യമാക്കിപ്പിടിച്ച് അതിനു സാധകങ്ങളായ സാമഗ്രി കളെ അവശ്യം സമ്പാദിക്കേണ്ടത്ത് അനന്തശക്തിയായി ഭക്താനുഗ്രഹത്തിനുതകിയ രൂപങ്ങളെ ധരിച്ച സർവദാ രക്ഷചെയ്തരുമുന്നവനായി കരുണയാകുന്ന അമൃതത്തിനി രിപ്പിടമായി ശുദ്ധ ചിന്മാത്രവിഗ്രഹനായിത്തന്നെ ഇരി

<sup>\*</sup> കൊ: വ: 1088 മീനം മേടം ഇടവം ലക്കങ്ങളിൽ സദാനന്ദ വിലാസം മാസികയിൽ പ്രസിദ്ധം ചെയ്യത്.

ക്കുന്ന ഈശ്വരൻറ ഉദ്ദേശത്തിന സുസദ്ദശമാകുന്നു. പുന്ദ ഷാത്ഥമെന്നാൽ പുരുഷൻറെ അത്ഥം പ്രയോജനം എന്ന താല്പര്യമാകയാൽ, പുരുഷാത്ഥങ്ങളിൽ സ്ത്രീകയക്കധികാര മില്ലെന്നു ചില മഹാനഭാവന്മാർ കൂടിപ്പറയുന്നുണ്ടു്. അതി ൻറെ അത്ഥം പുരുഷാത്ഥം മന്നു താല്പര്യമായാലും, പുരുഷ നെന്നാൽ ഒരു പുല്ലിംഗശബ്ദാമന്നലാതെ അധികാരമുള്ള, സ്ത്രീകളെ പുറംതള്ളന്ന,ഒന്നേന്ന നിരൂപിക്കാൻ ഇടയില്ല. ആദ്ധ്യാത്മികങ്ങളാകുന്ന 'പൂരു' —കളിൽ എന്നാൽ, ഹൃദയ ഇഹകളിൽ അധിഷ്ഠിതനായിരിക്കുന്നവനെന്നു മുഖ്യാർത്ഥ മായ ഇത്ര്, സ്ത്രീപുരുഷക്കീബുഭേദമില്ലാത്ത ഇവരുടെ ആ ത്മാവിനെ എങ്ങനെ സ്വീകരിക്കാതെ വിടുമെന്നു അവർ വിചാരിക്കട്ടെ.

> ''നൈവ സ്ത്രീ,ന പുമാനേഷ, ന ചൈവായം നപംസക: യദ്യത്ശരീര മാദത്തേ തേന തേന സയജ്യതേ''

എന്നു' ഉപനിഷത്തു പായന്ന ഈ ആത്മാവു' സ്ത്രീയം പുരുഷനം ക്ലീബവുല്ലെന്നും എത്തുനെയുള്ള ദേഹമെടുക്കു ന്നുവോ അതിനോടു ചേരുന്നു എന്നും സാരം. ആകയാൽ, ഇ**തു് ഒരു ഉ**പലക്ഷണമെന്നോ സാമാന്യായി അധികാ **രിയുടെ** നാമമെന്നോ വിചാരി**ക്കത്ത**ക്കതാകുന്നു **കിൽ രണ്ടുവ**ഗ്ഗ്ക്കാരെയും സംബന്ധപ്പെടുത്തി മുന്പു പറ ഞ്ഞിട്ട പിന്നീടു യാതൊരുവൻ എന്നോ സാമാന്യമായി പറയുന്നതു തെറുന്നതായി വരുമല്ലോ. ഇങ്ങനെ**യോ** പറഞ്ഞയാഠംക്ക് ഇതുരണ്ടും അഭിമത്താണെന്നവരികിലും കൊള്ളന്നവർ തെററിച്ചാൽ, അമ്പതായമായ ജലമെടുത്ത പയോഗിച്ച ജീവിക്കാനായി വെട്ടിയ കിണററി**ൽ**ചാടി മരിക്ക മുതലായതു ചെയ്യുന്നതുപോലെയും മററുമാകുന്നു. അതിനാൽ, വക്താവിൻെറ അഭിപ്രായം അറിയാതെ പോയാൽ,നസ്യം അഞ്ജനമായികഷ്യമാകും. ശാസ്ത്രങ്ളിൽ അർത്ഥവാദാദികളാകുന്ന, നിന്ദ്യമായതിൻെറ് നിന്ദ്യം, സൃത്യമായതിൻെറ സൃതിയം, ഫലശ്രുതിയം മററുമാകുന്ന പല ഇടവഴികളം അബദ്ധത്തിലേക്കെന്നപോൽ കാണാ

റായേക്കാം. (വിശിഷ്യനായ ഗുന്ദവിനാൽ വഴിതിരിക്ക പ്പെടാതെ പോയാൽ എന്ന സാരം). ധർമ്മത്തിൻെറ അധിഷ്യാനദേവത ബ്രാഹ്മണൻെറ വലത്തെ സ്തനത്തിങ്കൽ നിന്നും ഉത്ഭവിച്ചതാകന്ന ഋതം, പ്രസാദം, അഭയം, സുഖം, മത്ഗർവം, സൂൃതി, ക്ഷേമം, മതലായ പുത്രന്മാർ ഇദ്ദേഹത്തിനുണ്ടായി എന്നും ഭാഗവതത്തിൽ പറയുന്നു. അഹിംസ, ധർമ്മപത്തി ആകുന്നു.

> ''പാ**ത്രേ**ദാനം, മതി: ക്ലവ്ലേ, മാതാ **പിത്രോ**ശ്ച പൂജനം; ശ്ര**ദ്ധാ,** ബലിർ ഗ്ലവാം ഗ്രാസ:, ഷഡ്വിധം ധമ്മലക്ഷണം''

തപസ്സം, വിദ്യയം ചേർന്ന പാത്രത്തിൽ ദാനവും, ശ്രീ കൃഷ്ണനിൽ ഭക്തിയം മാതാപിതാക്കളെ പൂജിക്കയും, ശ്രദ്ധ. ദേവയജ്ഞം, ഗോക്കരംക്കു പുല്ലൂ മുതലായവ കൊടു ക്ക എന്നിവയം ധമ്മലക്ഷണമാകുന്നു

> ''അഹിംസാ ലക്ഷണോ ധമ്മോ ഹിംസാ ചാധമ്മലക്ഷണാഃ''

എന്ന ഭാരതത്തിൽ പറയുന്ന അഹിംസയാകുന്ന ലക്ഷണ തോടുകൂടിയതു ധമ്മമെന്നും, ഹിംസാലക്ഷണമായത്യ് അധമ്മമെന്നും താല്പും

വിഹിതക്രിയയെ അനുഷ്കിക്കുന്നതിൽനിന്നുണ്ടാകുന്ന തു ധമ്മവും. നിഷിദ്ധക്രിയയെ ചെയ്യുന്നതിൽ നിന്നുണ്ടാ കുന്നതു അധമ്മവും ആകുന്നു എന്നു മറെറാരിടത്തു പറയുന്നും. ശൂടാദ്യഷ്ടത്തെ (സംസ്കാരത്തെ, കുദയത്തിൽ ജനിപ്പിക്കുന്ന സകല കമ്മത്തെയും ധമ്മാം ന്നു പറയും. ആ ധമ്മ സം സ്കാരത്താൽ പ്രോദിത്തായ മനസ്സ നാനാവിധ സദ്ധിഷ യങ്ങളിലേയ്ക്ക് നിയമിക്കപ്പെടുന്നു. ആകയാൽ, ധർമ്മം സർവ്വകാലങ്ങളിലും അനുഷിക്കപ്പെടേണ്ടതു തന്നെ.

> ''ഏക ഏവ സഹൃദ്ധമ്മോ നിധനേപൃനയാതിയഃ ശരീരേണ സമം നാശം സർവ്വമനൃത്ത ഗച്ഛതി''' (മനം)

മരണ കാലത്തിൽകൂടി ഒരുമിച്ചുവരുന്ന ഒരേക സുഹൃത്താ യതു ധമ്മാകുന്നു, മറെറല്ലാം ദേഹം വിടുന്നതോടുകൂടി മാറിക്കളയുന്നു. ഈച്ച, തേൻ കൂടുന്നതുപോലെ അല്പാല്പ മായി ഇടവിടാതെ പരലോകഹിതത്തിനായി ധമ്മം നേടണം. എന്നാൽ, ആയതു ഭ്രതോപദ്രവം കൂടാതെ വേ ണ്ടതാകുന്നു. ലോകാന്തരങ്ങളിൽ സഹായാത്ഥമായി മാതാപിതാക്കന്മാരും ഭാര്യാപുത്രാദികളം ബന്ധുവും ഇല്ലെ ന്നും കേവലം ധമ്മം മാത്രമേ ഉള്ളൂ എന്നും സ്മൃതി പറ യുന്നു.

> ''തസൂാദ്ധമ്മം സഹായാത്ഥം നര:സഞ്ചരിനു യാച്ഛാനെ: ധമ്മേണ ഹി സഹായേന തമസൂരതി ദ്യൂരം''

അതുകൊണ്ടു സഹായത്തിനുവേണ്ടി സാവധാനമായി ധർമ്മം സമ്പാദിക്കണം. തത്സഹായത്താൽ കടക്കാൻ വഹിയാത്ത ഇരുട്ടിനെ (ക്ലേശാന്ധകാരത്തെ) കടക്കുന്നു.

''മന: കൃതം കൃതം കുമ്മു'' എന്ന പ്രമാണത്താൽ മന സ്സോടെ ചെയ്ത കർമ്മം തന്നെ ചെയ്തതെന്നു കാണുകയാൽ, ധർമ്മാദ്യനുപ്പാനം ശ്രദ്ധാപൂർവ്വം വേണ്ടതാകുന്നു. എന്നാൽ ഈ ശ്രദ്ധ, ഫലത്തിലായി വന്നുകൂടാ; ക്രിയയിലേ ആകാ വൂ. ഫലാപേക്ഷയോടെ ആയാൽ ജനിച്ചനഭവിക്കേണ്ട ന്നതാകുന്നതും, അല്ലെങ്കിൽ ചിത്ത ശുദ്ധവഴി മോക്ഷം തരുന്നതും തന്നെ. ദയ, ആശ്രിതവാത്സല്യം, ഗുരുഭക്തി, **ദാനം, കായികമായും വാചി**കമായും മാനസികമായുള്ള തപസ്സ്, കൃപ, അന്നസത്രം, മാർഗ്ഗശാല ഇവയടെ സ്ഥാ പനം, ആത്രാക്ഷണം, സത്യം, ദേവാർച്ചനം മുതലായവ ആകന്നു ധർമ്മാംഗം. ഗുരുപദത്താൽ തപോവിദ്യാജ്ഞാന വൃദ്ധന്മാരെയും, ''ജനിതാചോപനേതാചാ' എന്നു <u>ത</u>ട **ങ്ങി**യ ഉപാദ്ധ്യായാദികളെയും ഗ്രഹിക്കേണ്ടതാണം"; (ബ **ഫോപദേഷ്ടാവുവരെ എന്നത്ഥമാകം) ദേവാർച്ചനയിൽ** അതിഥിയേയും ഗ്രഹിച്ചിരിക്കുന്നു. എന്തെന്നാൽ, ആരാ കിലം അതിഥിയെ ദേവനെന്നോർക്കണം, എന്ന ശാസ്ത്ര ത്താൽ തന്നെ, അത്ഥിയെ വിമുഖനാക്കിക്കൂടെന്നും ശാസ്ത്ര

മുണ്ട്. അങ്ങനെ ആയാൽ പൂർവ്വ പണ്യങ്ങളെല്ലാം ഹരി ച്ചകൊണ്ട് അയായ മടങ്ങുന്ന എന്നു പ്രമാണം പറയുന്നു.

''ദേവദിിജഗുരുപ്രാജ്ഞപൂജനം, ശൗച,മാർജ്ജവം, ബ്രഹ്മചര്യ,മഹിംസാ ച, ശാരീരം തപ ഉച്യതേ.

അനദേധകരം വാക്യം, സത്യം, പ്രിയഹിതം, ചയത് സ്വാദ്ധ്യായാഭ്യസനം ചൈവ വാങ്മയം തപ ഉച്യതേ മന:പ്രസാദഃ, സൗമ്യത്വം, മൗന, മാത്മ വിനിഗ്രഹഃ ഭാവ സംശുദ്ധിരിത്യേത ത്രപോമാനസമച്യതേ''.

'ഗീത'—അദ്യയം 17, ദ്രോകം 15, 16. അർത്ഥം:- ദേവന്മാർ, ബ്രാഫ്മണർ, ഗുരുക്കന്മാർ, ഗ്രാരക്കന്മാക് പുറമേയുള്ള) ധർമ്മവിത്തുകഠം ഇവരെ പു ജിക്ക, ദേഹശുദ്ധി വരുത്തുക, അവക്രത, ബ്രഹ്മചര്യം, അന്യന്തപദ്രവം ചെയ്യായ്ക ഇവയെല്ലാം ശരീരം കൊണ്ടുള്ള തപസ്സെന്ന പറയപ്പെടുന്നു. അന്യന്മ ഭൗത്തെ ഉണ്ടാക്കാത്തത്രം, സത്യമായും, പ്രിയമായും, ഹിതമായും ഇരിക്കുന്നത്രായ വാക്കും, വേദശാസ്ത്രങ്ങളുടെ അഭ്യാസവും യാതൊന്നോ അതു വാക്കുകൊണ്ടു ചെയ്യപ്പെടുന്ന തപസ്സെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. മനസ്സിനെ വിഷയങ്ങളിൽനിന്നു നിവർത്തി പ്രിക്കും, കപടമില്ലായ്ക്ക ഇതു മനസ്സുകൊണ്ടു ചെയ്യപ്പെടുന്ന തപസ്സെന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ഇവ മുതലായവയെന്നു പറഞ്ഞതിനാൽ സംഗ്രഹിച്ച ധർമ്മാംഗങ്ങളിൽ ചിലത്ര കൂടി വിസ്തരിക്കുന്നു.

''ശ്രൂയതാം ധർമ്മസർവസ്വം, ശ്രുത്വാ ചൈവാവധാരയേത്', ആത്മന:പ്രതിക്ലലാനി പരേഷാം ന സമാചരേത്'''.

ധർമ്മസർവസ്വമായതിനെ കേഠംക്കുക, മനസ്സിൽ വച്ച കൊഠംകയും ചെയ്ക; ആയത്ര്, നമുക്ക് യാതൊന്നു സംഭവിച്ചുകൂടാ എന്നു സർവദാ തോന്നുന്നുവോ, അങ്ങനെ യുള്ളതു° അന്യരോടും ചെയ്തുകൂടാ എന്നത്രെ

അർത്ഥത്തെയും ഉഞാനവിജ്ഞാനങ്ങളെയും സമ്പാ ദിക്കുന്ന അവസരത്തിൽ ശൈഥില്യം (മനസ്സിനു) വരാ തിരിപ്പാൻവേണ്ടി ക്ഷയനാശാദി ഇല്ലാത്ത ദേവനെപ്പോ ലെ, ''തന്നെ'' നിരുപിക്കണമെന്നും മൃത്യു തലയ്ക്കു് ച ററിപ്പിടിച്ചതായിക്കരുതി ദ്രുതഗതിയിൽ ധമ്മം സമ്പാ ദിക്കണമെന്നും ശാസ്ത്രതാല്പര്യമാകുന്ന

> ''യസു ധർമ്മവിഹീനാനി, ദിനാന്യായാന്തി യാന്തി ച സലോഹകാരഭസ്ത്രേവ ശ്വസന്നപി ന ജീവതി''.

യാതൊരുത്തൻെറ ദിവസങ്ങാ (കാലം) ധർമ്മാനഷ്യാനം (ധർമ്മാർജ്ജനം) കൂടാതെ ചിലവാകുന്നോ അവൻ കൊല്ലൻറ തോൽതുരുത്തിപോലെ ശ്വാസം കഴിക്കുന്ന എങ്കിലും മൃതൻതന്നെ ആകുന്നു.

''ശ്ലോകാർദ്ധേന പ്രവക്ഷ്യാമി യദുക്തം ഗ്രന്ഥ കോടിഭിഃ പരോപകാരഃ പുണ്യായ പാപായ പരിപീഡനം''.

ഗ്രന്ഥകോടികളാലുക്തമായ അർത്ഥം അരമറി ശ്രോകം കൊണ്ടു പറയുന്നു; ആയതു പരോപകാരം പുണ്യത്തിനാ യും പരപീഡ പാപത്തിനായും ഭവിക്കുന്നു എന്നാണും. ഭാനം കൊടുക്കുന്നതു താഴെ പറയുന്നവർക്കായി ഭവിച്ചു കൂടാ എന്നു മൻപറഞ്ഞ പാത്രത്തിനു ഭിന്നമായ അപാത്രം മുതലായതു പറയപ്പെടുന്നു.

> ''ന ദദ്യാദ്യശസേ ദാനം, ന ഭിയാ, ചോപകാരിണേ, ന നൃത്തഗീതശീലേഭ്യോ, ഹാസകേഭൃശ്ച ധാർമ്മിക:"

ധമ്മപരനായവൻ യശസ്സിനായം, ഭയത്താലും, ഉപകാരി ക്കായിട്ടം, നടൻ, ഗായകൻ, ഗോഷ്ഠിക്കാരൻ, ഇവർ ക്കായം ഭാനം ചെയ്യുടുതന്നത്ഥം. "ന കാമാന്നച സംരം ഭാന്നദേഷാലുമ്മുൻസൃംജത്" കാമം കൊണ്ടും, ക്രോധം കൊണ്ടും ദേഷം കൊണ്ടും ഒന്നും ധർമ്മത്തെ തൃജിക്കത്ത കതെല്ല

''ധർമ്മഃ ശർമ്മപരത്ര ചേഹ ച നൃണാം, ധർമ്മോന്ധകാരേ രവി: സർവാപൽപ്രശമക്ഷമഃ, സുമനസാം ധർമ്മാഭിധാനോ നിധി:, ധർമ്മോ ബന്ധുാബാന്ധവേ, പൃഥ്രപഥേ ധർമ്മഃ സൂഎന്നിശ്ചല:, സംസാരോത്മരുസ്ഥലേസുത്തരു, ന്നാസ്ക്യേവ ധർമ്മാൽപര:''

ഈ വിവരണങ്ങളാൽ ധർമ്മം സുഖസാധനമാകുന്നു; ധീമ്മം ഇരുട്ടിൽ (അജ്ഞതയിൽ) രവി ആകുന്നു; ധർമ്മം സർവാപത്തിനെയും തീർക്കുന്നത്ത് ദേവനിധിയുമാകുന്നു: ബന്ധുഹീനനു ബന്ധുവും, ദ്ലാംജ്വാവിൽ ധർമ്മം ഇളക്ക മററ സുഹൃത്തും, സംസാര മരുഭൂമിയിൽ കല്പവൃഷ്യവുമാക ന്നു; ധർമ്മത്തിൽ അധികമായി ഒന്നമില്ല എന്നു മേൽ പറ ഞ്ഞ ശ്ലോകത്തിൻെറ സാരമാകുന്നു. യജ്ഞം, വേദശാസ്ത്ര പഠനം, ഭാനം, തപം, സത്യം, ക്ഷമ, ഒയ, ഒരാശയില്ലാ യ്മ, എന്നിവ എട്ടം ധർമ്മത്തിൻെറ പെരുവഴി ആകന്നു. ആദ്യം (സൃഷൂികാലത്തിൽ) പ്രപഞ്ചത്തിനം, ചിൽപ്രധാ മായിട്ടു നിമിത്തകാരണവും (ഘടത്തിനു കശവൻപോലെ) ജഡപ്രധാനനായിട്ട്, ഉപാഭാന കാരണവം (ഘടത്തിന മൺ പോൽ) ആയ്, അന്തര്യാമി ആകുന്ന ഈശ്വരൻ, പ്രാ ണികളുടെ അനാദികർമ്മപരിപാകത്താൽസൃഷ്ടിചെയ്യാൻ ്''സ ഐക്ഷ ആലോചനയോടുകൂടിയവനായി ഭവിച്ച ത'' (അവൻ ഈക്ഷിച്ച) എന്ന സാരം `എന്ന ശ്രതിവച നപ്രകാരം മുന്നമേ തന്നെ പശ്ചാഭി തിരുഗ്യോനിക ളെയും മൃഗങ്ങളെയും മഹാ മൃഗങ്ങരം (ആന, സിംഹം) ഇവ യേയും മററുമെല്ലാം അതതിൻെറ കർമ്മത്തെ അവലംബി ച്ചു നൃഷ്യിച്ചിട്ടു ഇവയെല്ലാവറെറക്കാളം ഉൽക്കൃഷ്യ ജന്മതോടെ അവയെ രക്ഷിക്കമുതലായതു ചെയ്യാനും; ആത്മ ജ്ഞാനം നേടാനുമായി മനുഷ്യതെ സൃഷ്യിച്ചു എന്നു ശ്രൂതിയിൽ സൃഷ്ടിക്രമം നാനാവി ധമായി പറഞ്ഞതുകൊണ്ടും ശങ്കിപ്പാനില്ല. സൃഷ്ടിയിൽ വേദത്തിനു പ്രഗാഢമായ താല്പര്യമില്ലായ്ക യാലാകുന്നു ഇങ്ങനെ പറയുന്നതും.

''ക്രമേണ യഗപദൈഷാ സൃഷ്ടിർജ്ഞേയാ യഥാ ബുധൈഃ ദ്വിവിധ ശ്രുതി സദ്ഭാവാദ് ദ്വിവിധ സ്വപ്നദർശനാത്''.

ആകാശത്തിൽനിന്നു വായു, വായുവിൽനിന്നു് അഗ്നി എന്നിങ്ങനെ ക്രമസൃഷ്ടിയം ''സർവമാകാശാദേവസമുൽ പദ്യന്തേ'' എല്ലാം ആകാശശബ്ദവാച്യമായ ബ്രഹ്മ ത്തിൽ നിന്നുണ്ടായി എന്നു് അക്രമസൃഷ്ടിയും പറയുന്ന തിനാൽ ഏതാണു് ശരിയെന്നുള്ള ചോഭ്യത്തിനു മൻപറ ഞ്ഞ ക്രാത്തിൽ പഞ്ചദശി ശ്രോകത്തിൽ, രണ്ടവിധവും ശ്രുതിയം സാപ്∙നവുമള്ളതിനാൽ രണ്ടപക്ഷവം വ**രുമെ** അതിനാൽ, വേദത്തിന സൃഷ്ടിയെ പ്ര ന്നു പറയുന്നു. തിപാദിക്കുന്നതിൽ താല്പര്യമില്ല. ഏകജീവവാദമെന്ന മുഖ്യാദൈത സിദ്ധാന്തത്തിലാണം താല്പര്യം. ആയത് മന്ദപ്രജ്ഞന്മാക്കും ഉപയുക്തമല്ലാത്തതുകൊണ്ടും അവരുടെ എദ്യമറിഞ്ഞു യുക്തികളെ നാനാവിധം (മാതാവിനെ പ്പോലെ) ശ്രുതി അനുഗ്രഹാർത്ഥം പറയുന്നതാകുന്നു. ആ്ത്മജ്ഞാനത്തിനു (ശിഷ്യന്റെ അജ്ഞാനാന്ധകാരം നീങ്ങി ജ്ഞാനസൂര്യൻ` തെളിയന്നതി**നം**') ഉപയുക്തങ്ങ എല്ലാവിധ യുക്തികളം അതിശ്രേഷ്യങ്ങളെന്നും അതുതന്നെ വേണ്ടതെന്നും വിശചത്രപാചാര്യൻ (ശംകരാ ചാരൃസ്ഥാമിയുടെ ശിഷ്യൻ<sub>)</sub> പറയന്നു. ഇങ്ങനെ, അത്യ ൽകൃഷ്യജന്മത്തിൽ സൃഷ്ടിക്കപ്പെട്ട മനുഷ്യനു മററു പ്രാണി കളുടെ പേരിൽ സഹോദര സ്നേഹമില്ലാതെ വരുന്നതും അന്യായവും ഈശചരവിരുദ്ധവുമാണം". അവയെക്കൊന്നു തിന്നുന്നവർ തങ്ങളടെ കുട്ടികളിൽ ഏതുമാതിരി ദൃഷ്ടിയു ള്ളവരായിരിക്കമെന്നറിയുന്നില്ല ''അഹിംസാ പരമോ ധർമ്മഃ'' അഹിംസ പരമമായ ധർമ്മമാകന്ന എന്ന വേദം പറയുന്നു. (ന ഹിംസ്യാത്) ഹിംസിക്കരുതെന്നു പ്രബല പ്രമാണമിരിക്കവേ, ''അഗ്നീഷോമീയം പതുമാലഭേത്'' യാഗത്തിനായി പതു വിനെ ഹിംസിക്കാമെന്ന പൂർവപക്ഷപ്രമാണത്തിനെ സിദ്ധാന്തമായി ഗ്രഹിച്ചു കൊണ്ട് ആഭ്യത്തെ, ഒരു പ്രാണിയെയും ഹിംസിക്കരു തെന്ന ഉത്തമസിദ്ധാന്തപക്ഷത്തെ ആക്ഷേപമാക്കി മൂഢർ എടുത്തിരിക്കുന്നു എന്നാരു മഹാൻ പറയുന്നു മിക്കവാറും പേർ യാഗപക്ഷവാദികരംതന്നെ ഇത്ര് നുരു് സന്ധന്മാർ കൂടി ഒരു പദാർത്ഥത്തെ കണ്ടുപിടിക്കും പോലെ എന്നേ

തോസ വിചയുകാരശ്യ (സീയവിറാബിറായാവി,) ഈ താ ഗത്തേയും നിരസിച്ചാണം' പറയുന്നതും. ''വൃത്യർത്ഥം തേ യജന്തഃ'' യാഗം ചെയ്യുന്നവർ വൃത്തിക്കു മാത്രമായാ ണം' അതു ചെയ്യുന്നതെന്നും' ''പശുസ്മരാമ'നായത്തിന ചൊന്നാരശനാർത്ഥം ഖലു നാരായണജയ'' എന്നും മഹാ നഭാവനായ മേല്പത്തൂർ നാരായണഭട്ടതിരിപ്പാട്ടീന്നം പറ ഞ്ഞിരിക്കുന്നു കർമ്മത്തിൽനിന്നും ഒഴിവാനായിട്ട് എ ന്നാൽ അതിൻെറ അനുഷ്യാനവിഷയങ്ങളിലുള്ള ഒരു ശ്രപാ ന്തരമായ പറയലിനാലാണിങ്ങനെ വേദാത്ഥം തോന്ത ന്നതും. അതല്ലാതെ വേഭപുരാണാദികയകം യാഗത്തിൽ താല്പര്യമില്ലെന്നാണം' വ്യാസഭഗവാൻ ഭാഗവതത്തിൽ പറയുന്ന നവയോഗി സംവാദത്തിൽ സിദ്ധാന്തിക്കുന്ന തു്. വേദം ഗംഭീരാർത്ഥമാകയാൽ, അത്ഥാന്തര പ്രതീതി യോടെ പറയുന്നതുപോലെ തോന്നുന്നതാകുന്നു എന്നും ''ഗുഡജിഹ്വിക'' എന്നാൽ കുട്ടികളുടെ നാ<mark>വിൽ</mark> ശർക്കര തേച്ച കഷായം കൊടുക്കുന്നതുപോലെ സൂതി പറയുന്നു എന്നും ആകുന്നു സാരം. ഇങ്ങനെ പറയുന്നവർ പാഷി ണ്ധികയ എന്നു പറയുമായിരിക്കാം. (വൈദികർ) ഇവർ തന്നെയോ പാഷണ്ഡിക∞ മററുവല്ലവരുമോ എന്നു ന്യായ സ്ഥന്മാർ അറിയുമല്ലോ. അതിനാൽ, ക്ലേശവുമില്ല നമുക്കെന്നു സമാധാനം. ഈ സ്ഥിതിക്കു മററുവല്ല ഹിംസ

യെക്കുറിച്ചം പറയേണ്ടതുണ്ടോ? ''അന്യനെക്കൊന്നു തൗൻ എന്തിനുതിനുന്നു, തന്നുടെ മാംസത്തിനെ തിന്നുകൂടയോ?' ''നാകൃതവാ പ്രാണിനാം ഹിംസാംമാംസമല്പദ്യതേ കചചി ത്'' പ്രാണിയെക്കൊല്ലാതെ മാംസം ഒരിടത്തു മുണ്ടാക യില്ലെന്നു മനുസ്മൃതി. കൊല്ലാൻ പറയുന്നവനും, അനു മോദിക്കുന്നവനും, കൊല്ലുന്നവനും, വിൽക്കുന്നവനും, വാ **ഞ്ടുന്നവനം, പചിക്കുന്നവനം**, യദ്ദച്ഛയായി ചെന്നു തി ന്നുന്നവനും പാപത്തിന്റെ സമഭാഗികളാണെന്നു സ്മൃതി പറയുന്നു. അതുകൊണ്ട്, വാങ്ങിതിന്നുന്നതും യദ്ദച്ഛയായി കിട്ടിയതും എല്ലാം ദോഷഗ്രസ്തം തന്നെ. ഹിംസക**ം** മനോവാക്കായ സംഭവങ്ങളായിട്ടു മൂന്നുവിധം ഭവിക്കുന്നു. ഇതിൽ ഉത്തരോത്തരം ഗൗരവമേറിയതാകയാൽ ഇങ്ങുനി ന്നത്ങോട്ട പരിഹരിച്ചുവരുന്നവനെ മററവനു ഹസിച്ചു കൂടാ. ആത്മഭാരങ്ങളിൽ ബ്രഹ്മചര്യവ്യതമുടയവനെ ഗുരു തല്പഗനം ഭൃഷിക്കാനിടയില്ലാത്തതുപോലെ എവിടെയും <u>ഗ</u>തലഘുത്വമോർക്കണം. ശിരച്ഛേദനത്തിനായി പിടി ക്കപ്പെട്ടവൻ അംഗച്ഛേദം ചെയ്വാൻ സമ്മതിക്കുന്നതെ ങ്ങനെയോ അതുപോലെ എന്നു ലോകഗാഥയും അറിക. അംഗങ്ങളിൽ എന്നവണ്ണം പ്രാണികളിലും ഉൽകൃഷ്യാപക്യ ഷ്യങ്ങരം ഉണ്ടു". ആയതും വാക്കുകൊണ്ടും മനസ്സുകൊണ്ടും മററുമുള്ള ഹിംസയെ അറിയുക, അറിയായ്ക്മുതലായ തിനെ അപേക്ഷിച്ചുകൂടി ആയിരിക്കും അതൃന്തമായ അഹിംസയെ (സമാധിയെ) സചത്രപസ്ഥിതിയെ, സം പാദിക്കാനായി ഹിംസ ലഘുപ്പെടുത്തി വരുന്നവനോടു സംസാരിക്കുന്നതിനു് ഇതരനായവൻ അധികാരിയല്ലെ ന്നും ഇതിനാൽ അറിയത്തക്കതും. അശാസ്ത്രീയ വിഷയ ത്തിൽനിന്നും ശാസ്ത്രീയ മാർഗ്ഗത്തിലേയ്ക്കു മനസ്സിനെ ആ കർഷിച്ചവയ്ക്കുന്നതാണം' മനമ്പ്യനുള്ള വിശേഷം. **കൊണ്ടം** ധർമ്മിഷ്ഠൻ അധർമ്മിഷ്ഠൻറ വാക്കിന (പരി ഹാസത്തിനു വിഷയമല്ല.

അർത്ഥകാമങ്ങ⇔ സൂപ്രസിദ്ധങ്ങ∾ ആകന്നു. ധമ്മാ നുഷ്യാനകാര്യത്തിൽ (അർത്ഥം) സഹായഭ്രതമാകയാൽ ധർമ്മസമ്പാദനത്തിനായി ശാസ്ത്രീയമാർഗ്ഗത്തെ ലംഘി ക്കാതെ അർത്ഥം ആർജ്ജിക്കേണ്ടതുതന്നെ. ''കാമാത്ഥാ ലിപ്പമാനസ്ത ധർമ്മമേവാദിതശ്ചരേത്'' കാമാത്ഥങ്ങളെ ഇച്ഛിക്കുന്നവർ ആദ്യമേ ധർമ്മമാർജ്ജിക്കണം എന്നത്ഥം.

> ''നാച്ഛാഭയതി കൗപീനം, ന ദംശമശകാദികം, ശുന: പ്യമമിവാനർത്ഥം പാണ്ഡിത്യം ധർമ്മ വർജ്ജിതം''

എന്നാൽ, ധർമ്മാർത്ഥമല്ലാത്ത പാണ്ഡിത്യം, ഈച്ചയാട്ട ന്നതിനോ മലദ്വാരം മറയ്ക്കുന്നതിനോകൂടി കൊള്ളാത്ത ശപപുച്ഛംപോലെ തീരെ പ്രയോജന മററതാകുന്നു. എന്നു ള്ളതിനാൽ, പാണ്ഡിത്യവും ധർമ്മാർത്ഥമായിരിക്കണം.

> ''ചത്വാരോ വിത്തദായാദാ ധർമ്മാ,ഗ്നി, നൃപ, തസ്സരാ: ഏകസ്മിൻ കപതേ യാന്തി ചത്വാരോപി, പരിക്ഷയം''

വിത്തത്തിനു നാലവകാശികളാകുന്നു എന്നും ആയത്ര് ധർമ്മവും, അഗ്നിയും, രാജാവും, കള്ളനമാകുന്നു എന്നും അതിൽ ധർമ്മമാകുന്ന ആദ്യാവകാശി പിന്നങ്ങിയാൽ എല്ലാവരും നശിച്ചുപോകമെന്നും മേൽ എഴുതിയ ശ്രോക ത്തിനർത്ഥം. ആകയാൽ ധർമ്മമായി അർത്ഥമാർജ്ജിച്ചു കാമോപഹതരാകാതെയും അല്പസാരമായ കളിപ്പാവയ ല്ലാതെയും ഇരുന്നു വിരക്തിയെ അടഞ്ഞു മോക്ഷം നേടണം.

ഇനി നാലാമത്തേത്രം മുഖ്യമായിട്ടുള്ളതുമായ പുരുഷാ ത്ഥത്തെക്കുറിച്ചാണല്ലോ പറയാനുള്ളതും.

> ''ധർമ്മാർത്ഥ കാമ മോക്ഷാണാം ചതുർണ്ണാം പുരുഷാർത്ഥാനാം മദ്ധ്യേ മോക്ഷ ഏവ പരമ പുരുഷാർത്ഥം''

എന്നു മനനത്തിൽ പറയന്നു. മോക്ഷ പര്യായമായ മക്തി നാലൂ തരമെന്നു പ്രസിദ്ധമായിട്ടള്ളതാകുന്നു. സാർ

ഷൂി എന്നതിനെ കൂടിച്ചേർത്തു" അഞ്ചെന്നും പ ഷമുണ്ടു". അവിടെയും സാർഷ്ടി അഞ്ചാമതു (മക്തി) അല്ല ക്ഷത്തിലും മൻപറഞ്ഞവ അപരാർത്ഥമക്തികളാകുന്നു. വിദേഹ കൈവലുദാകുന്ന ഒന്നമാത്രമാണം നിതൃമക്തി. ''തസ്യാ ഏവ നിതൃത്വാത്'' എന്നുള്ള തിനു ശാസ്ത്രമുണ്ടു". ''കൈവലുമക്തിരേകൈവ പാരമാർത്ഥിക ത്രപ്ിണീ'' വിദേഹകൈവല്യംതന്നെ പരമാർത്ഥമുക്തി എന്നു് ഉപ നിഷത്തു പറയുന്നു. ''സാർഷ്ടിന്നാമചതുർമ്മുഖേന സമാ നൈശ്വരുത്വം'' സാർഷ്ടി എന്നത്ര് ചതുർമ്മഖ ബ്രഹ്മ ത്തോടുള്ള സമാനൈശ്ചരുപ്രാപ്തി എന്നു പറഞ്ഞുകാണുന്ന തിനാലും മററു ശാസ്ത്രകാരന്മാർ സായുജ്യമെന്നതു കാര്യ ബ്രഹുപ്രാപ്തിവഴിയായ ക്രമുക്തിയാകുന്നു എന്നു വിവരി ക്കയാലം സാർഷ്ടിസായജ്യങ്ങളും രണ്ടും പര്യായങ്ങരം തന്നെ. വിദേഹമോക്ഷത്തെ വേറെ ഗണിക്കാത്തപക്ഷം സായുജ്യം കേവലാത്മാവസന്ധാന രൂപമായ കൈവല്യം തന്നെ ആയിവരും. ശന്തനു ഹാരാജാവു മുതലായവർ ബ്രഹമലോകത്തുനിന്നു പതിച്ചതായി ചില പുരാണം പറ യുന്നതു് ആധികാരികത്വം <sub>(</sub>അധികാരികളിൽ ഉയപ്പെട്ട ആളായിരിക്കൽ) നിമിത്തമെന്നേ വരാൻ തരമുള്ളൂ. അർ ച്ചിരാദിമാർഗ്ഗഭായി ഹിരണ്യ ഗർഭലോകം പ്രാപിച്ച ബ്രഹോപാസകനു പതനമില്ലെന്നു സിദ്ധാന്തമാകുന്നു. ആ ധികാരികന്മാർക്കു (വസിഷ്യാദികളെപ്പോലെയുള്ളവക്ഷ്) ഇത്യാദികശം ഐച്ഛിക (ഇച്ഛാപ്രാരബ°ധ) ങ്ങളാകയാൽ, ദോഷമിലെന്നു ശാസ്ത്രം`അനുവദിക്കുന്നു. ′ ഈ ക്രമമുക്തി പഞ്ചാഗ്നിവിദ്യ. മാത്രാക്രമത്തിൽ **ഗുരുമുഖമായി പരിശീ** ലിക്കപ്പെട്ട പ്രണവധ്യാനം, മുതലായതിന്റെ ഫലമാക ന്നു. പക്ഷെ, കല്പകാലപരുന്തം അവിടെ സുഖിച്ച ബ്രഹ്മാ **വിനോ**ടുകൂടി സാക്ഷാൽ മുക്തി അട**യുകയാൽ ഇതിനു ക്ര**മ മുക്തി എന്നു പേർ പറ**യുന്ന** ഇങ്ങ**നെ പര**മപദത്തോടു ചേരുന്നതു സംയോഗരൂപമായല്ല. വ്യവഹാരത്തിൽ പറ യൽ മാത്രം. ആകാരമുള്ള വസ്തക്കളുടേതുപോലെ **അ**ല്ലാ യ°കയാൽ അതീതമാകുന്നു. ഉപാധി ഒഴിയ**ൽ മാ**ത്രമാ ണം". ''നചപുനരാവത്തതേ'' അവൻ (മു**ക്ത**ൻ) പുനരാവ ത്തിക്കയില്ല; എന്നുപനിഷത്തു പറയുന്നു. ഈ ക്രമമുക്ത

ൻെറ അവസ്ഥാമാഹാത്മ്യം കൊണ്ടു സദ്യോമുക്തൻെറ അ പനരാവൃത്തി നിരൂപിക്കപ്പെട്ടു. സാലോക്യാദി ക്ഷുദ്രമ ക്തികരം സ്വർഗ്ഗത്തെക്കാരം കൂടുതൽ എന്നല്ലാതെയില്ല. ഇങ്ങനെ പറയുന്നതു രാമാനുജാഭി വൈഷ്ണവപക്ഷക്കാർക്ക രുചിക്കയില്ലെന്നേ ഉള്ളൂ. ഇങ്ങനെ ഉള്ളവർ പതിച്ച് പ തിച്ച മക്തി അടഞ്ഞേക്കാം. ആയതു മുഡജനങ്ങളടേതു പോലെ യാദ്ദച്ഛികമാകന്നു പിന്നെ, അവർക്കും ല്ക്ഷ്യം ഈ കൈവല്യം തന്നെയെന്നുണ്ടെ<mark>കിൽ, അന</mark>ാഹ്ന പ്രാബ ലൃത്താൽ ഈ മക്തികളടഞ്ഞാലും പിന്നീട്ട സ്വരൂപമക്തി കിട്ടിയെക്കാം. ്മററുള്ളവർക്കും ക്രമം ഇതുതന്നെ. നീയോപനിഷത്തിൽ നിഷ്ക്കാമോപാസനം കൊണ്ടു കൂടി കൈവല്യം വരുന്നു എന്നുപറയുന്നുണ്ട്". ആയതു 'കണ്ണപ്പച്ചിത്തരു'ടെ ഏകകാല സംബന്ധങ്ങളായ സ്വര്യ പമനോനാശം, അത്രപമനോനാശം എന്നിവ രണ്ടം പോ ലെ തൽക്ഷണമുണ്ടാകുന്ന ഉഞ്ഞാനം മുക്തി എന്നിവയുടെ ഐ കമത്യ ദൃഷ്ടിയാലാണും". അപ്പോരം, ശരമയയ്ക്കലും ല ക്ഷ്യമറലും പോലെ വഅമല്ലൊ. മററതു മൂത്തസംയോഗ മല്ലാത്തതിനാൽ ഇത്രപോലം ദൈർഘ്യം പ്രകൃതത്തിൽ സാലോക്യസാമീപ്യ സാത്രപ്യ ത്രപ് മൂന്നു മുക്തിക⇔കം ചര്യ, ക്രിയ, യോഗം ഈ മൂന്നം സാധന ങ്ങളാകുന്നം എന്നാണു<mark>് വ്യവസ്ഥ. വേറെ സാ</mark>ധനം പാ ഞ്ഞിരുന്നാൽ, ഇവയിൽ അന്തർഭവിക്കുന്നതായി വരും. കാശിമക്തിവിചാരണയിലും

> ''അയോദ്ധ്യാ, മധുരാ, മായാ, കാശീ, കാഞ്ചീ,ഹൃവന്തികാ, പരീ, ദ്വാരവതീ, ചൈവ സപ്രതെതാമോക്ഷദായികാ:''

എന്നിവയിൽപ്പെട്ട അയോദ്ധ്യ, വടമധും, ഹരിദ്ധാരം എന്ന ആഭിയിലെ മൂന്നും കാഞ്ചീപുരം, ഉജ്ജയിനി, ദ്വാര ക എന്ന അന്ത്യത്തിലെ മൂന്നും കാശീപ്രാപ്പിമാർഗ്ഗമായി മക്തി അടയിക്കുന്നവ എന്നും ശ്രീകാശി സാക്ഷാൽ മക്തിപൂരി എന്നമാണും പറയുന്നതും. കാശിയിൽ മര ണകാലത്തിൽ ദക്ഷിണ കണ്ണത്തിൽ പരമശിവൻ താരക. (പ്രണവ) ഉപദേശം ചെയ്യമെന്നും ബുദ്ധി നിലനിൽക്കുന്ന തിനും മററും ഉതകംവിധം ജഗദംബികയുടെ കസ്തൂരീ (പംക) ദിദ്ധമായ ഉത്തരീയംകൊണ്ടുള്ള വീശലിനാൽ വരുന്ന മാരുതൻ ശ്രമം പോക്കുമെന്നും കാശീഖണ്ഡത്തിൽ പറയുന്നു.

പ്രമാണം:-''അനിലോമൃഗനാഭിരേണു ഗസൈ രധികാശിപ്രണവോപദേശകാലെ; ഹരതേ മരണശ്രമം നരാണാം ഹരവാമാദ്ധകലോത്തരീയ ജന്മാ.''

താപനീയോപനിഷത്തിൻെറ അഭിപ്രായം പോലെ ആ കമ്പോഠം ഈ മുക"തിക്രൂവും സംഭാവ്യവുമാകുന്നു. നിയ തി നിശ്ചയത്തെക്കുറിച്ച വാസിഷ്യത്തിൽ മേൽ പ്രകാരം പറയപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതിനാൽ, ഹേതു പ്രശ്നത്തിനവസരമില്ല. വിദേഹ് മക്തിയെന്നതു ജീവനമുക്തൻെറ ശരീരപാത ത്തിലുള്ള അവസ്ഥയാകുന്നു. (ഭാവിദേഹ സംബന്ധമറാ വനാകയാൽ, ജീവന്മുക്തനെ വിദേഹ മക്തനെന്നം പറയാമെന്നു വിദ്യാരണ്യ സ്വാമികഠം പറയുന്നു ) ജീവനൂ ക്തി ആവതു കഴുത്തിലെ ആഭാണം മറന്നു തപ്പിഓർക്കും പോലെയും, ഭശമൻ കഥ പോലെയും, വേടക്കൂട്ടത്തിൽ വളർന്ന രാജകുമാരൻെറ വൃത്താന്തം പോലെയും ഉണ്ടാകു ന്നതായ, 'താൻ' തന്നെ ആകുന്നു, ഉക് തലക്ഷണമുടയ ആ ത്മാവെന്നുള്ള അഖണ്ഡാത്മസ്വരൂപലാഭമാകുന്നു. നെ ഉണ്ടാകുന്ന ആത്മപ്രാപ്തി, ചിത്തസംസ്കാരത്തി**നം** അതു ശാസ്റ്രോക്ത വൃവഹരമായ പൗരുഷത്തി<mark>നം അധീന</mark>മാക ഈ ബോധത്തിൻെറ ഉറപ്പപോലെ ജീവനുക്തി ദ്ദഢതയുണ്ടാകുന്നു. ബുദ്ധിഗുണം പോലെ, ഉറപ്പുമുണ്ടാകും. ആയതു വട്ടിയിലും, അതുതന്നെ മെഴകിയതിലും, പച്ച മൺകടത്തിലും, സാണ്ണക്കലശത്തിലും വെള്ളം കോരുന്ന <u>ത</u>പോലെ താരതമു്മുള്ളതായിരിക്കം. ഇപ്രകാരമുള്ള ജ്ഞാനം ലഭിച്ചാൽ, ഒരുവൻെറ ചിത്തവൃത്തി, അജ്ഞാ നാന്ധതയിൽ മുഴുകുന്നതല്ല. എങ്ങനെ എന്നാൽ, പാൽ കലക്കി എടുത്ത വെണ്ണ പിന്നെ അതിൽതന്നെഇട്ടാലും കലന്നുപോകാത്തതുപോലെ ആകുന്നു എന്നു പറയുന്നു.

പ്രമാണം: 'ഷീരാദുദ്ധൃതമാജ്യം യത' ക്ഷിപൂം പയസി തൽ പുനഃ ന തേനൈവൈകതാം യാതി സംസാരേ ജ്ഞാനവാം സ്തഥാ.''

മൂഢദ്ദഷ്ടിക്കുതോന്നുന്ന ബ്രഹ്മവിദ്ധാരൻറ സംസാരഭ്രമം ചേർന്നതെന്നല്ലാതെ ജ്ഞാനിക്കുണ്ടാകുന്നില്ല. നദീതീരത്തു നില്ലുന്നവര്ക്കു തലകീഴായി നില്ലുന്നതായി പ്രതീതി ഉണ്ടായാലും, ഭ്രാന്തി ഇല്ലാത്തതുപോലെ ജ്ഞാ നിക്കും ആത്മാവിൽ ബന്ധഭ്രമം ഉണ്ടാകുന്നില്ല. ഇങ്ങനെ യുള്ള ജ്ഞാനി പരമഹംസനാകുന്നു എന്നും ബ്രാഹ്മ**ണനാ** കന്നു എന്നും ശ്രൂതി ഘോഷിക്കുന്നു. ് ഗുണാതീതനെന്നു ശ്രീ. ഭഗവാനം `അതിവണ്ണാശ്രമി എന്ന പരമശിവനം അരുളിച്ചെയ്തിരിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ ജ്ഞാനം വന്നതിൻെറ ശേഷം സഞ്ചിത കമ്മഫലം നശിക്കുന്നതായും ആഗാമി (എന്നാൽ വരും) ഫലം പററാതെ പോകുന്നതായുമിരി ക്കും എന്നു ''തദധിഗമ ഉത്തരപൂർവാഘയോരശ്ശേഷവിനാ ശൗ തദ്വ്യപദേശാത്''' ഈ ബ്രഹ്മസൂത്രം പറയുന്നു. ആഗാ മിയിലെ ശുഭഫലം സല്ലാരബഹമാനാദി ചെയ്യന്ന**പരം** അശുഭഫലം നിന്ദാദിദൂഷണം ചെയ്യുന്നവരും ആഹരിക്കു ന്നു എന്നു് ഒഴിവിലൊടുക്കവും ''സൂഹൃദ: സാധുകൃത്യാം ദ്വിഷന്ത: പാപകൃത്യാം'' എന്നു കൗഷീതകൃപനിഷ<u>ത്ത</u>ം ആകയാൽ, ഇങ്ങനെയുള്ള മുക്താത്മാവിനെ ഭ്രതികാമന്മാരായുള്ളവർ അവശ്യം അർച്ചിക്കേണ്ടതാകന്നു. ഇവരുടെ പ്രസാദ രശ്മിയാൽ അജ്ഞാനം നശിച്ഛ മുക്തി അടയായ്വരും

## 2. മുക്തിവിചാരം \*

**ഹിരണ്യഗർഭ, വൈ**കണാദ്യപാസ്യദേവതാപ്രാപ്ലി യാണം' മക'തിയെന്ന ദേവോപാസകന്മാർ പറയന്നു.

ഇതു്, യാന്തിദേവവ്രതാ ദേവാൻ പിതൃന്യാന്തിപിത്യവ്രതാം, ഭൂതാനി യാന്തി ഭൂതേജ്യാ യാന്തിമദ്യാജി നോപിമാം"

ഏന്ന ഗീതോപനിഷന്മത്രത്തിനും അനുതുപമാകുന്നു. ദേവഃ നിഷ്യന്മാർ ദേവന്മാരെയും, പിതൃയജനപരന്മാർ അഗ്നി ഷ്യാത്താദി പിതൃദേവന്താരെയും, ഭൂതസമാരാധകന്മാർ ഭൂതങ്ങളെയും, ഭഗവത്പരന്മാർ ശ്രീ ഹരിയെയും യഥാ യോഗ്യം പ്രാപിക്കുന്നു എന്നു ഇതിനു് അത്ഥമാകുന്നു. അ വർക്കും ഉപാസ്യദേവതകഠംക്ഷായി സേവക സേവ്യാവ സ്ഥയേ സിദ്ധിക്കുന്നുള്ള . അതു നാശോനുഖമായല്ലാതെ ഇരിക്കയില്ല. എന്നാൽ, ഓരോരുത്തരുടെയും നിശ്ചയ സ്ഥിതിയുടെ താരതമ്യമനുസരിച്ച തത്തദ്ദേവാദികളടെ സലോകത, സമാനത്രപ്ത എന്നാദിയായ വൈചിത്ര്യം **ദേവപ്രാപ്തിവി**ഷയത്തി**ൽ** ഉണ്ടാകുന്നു താല്ലാലിക് ദു:ഖ നിവൃത്തിയെമാത്രം ആസ്പദമാക്കിയം ആത്യന്തികാനത്ഥ നിവ്വത്തിപൂർവക പരമാനന്ദപ്പാപ്പിയെ മാത്രയാൽപോ ലം കടാക്ഷിക്കാതെയും ഉണ്ടാകുന്ന ഏതാദ്ദശ ദേ: **ഖ**നിവ്വ ത്തിയെ മോക്ഷമായി കുറിക്കുന്നതു് ഔപചാരികം (വെറും വ്യവഹാരമാത്രം) ആകുന്നു. അപ്പോഠം മശക ദ്രംശാഭി

<sup>\*</sup> കൊ: വ: 1089 മീഥനം ലക്കം സദാനന്ദവിലാസം മാസിക യിൽ പ്രസിദ്ധം ചെയ°തതു°.

(കൊതുകടി) ദുഖനിവൃത്തിപോലെ ആകുന്നതേ ഉള്ളൂ; എന്നാൽ, പ്കഷ (പിടിവാദ) ക്കാർക്ക് അങ്ങനെയല്ല തോന്നുന്നതു്. അതുകൊണ്ടു്, വ്സ്തയാഥാത്മ്യത്തിനു (സ്ഥി തിക്കു മാറം സംഭവിക്കുന്നില്ല്. എന്നാലും, ഭാഗവത ന്താർ മുതലായവർ ഈ ഭാഗം സമ്മതിക്കയില്ല. അവരുടെ സിദ്ധാന്തം ആശ്രയിച്ചാൽ ഭഗവല്ലോകവും, തദാപ്തിരൂപ മക്ത്യാദികളമെല്ലാം നിത്യം തന്നെയാണം". ഈ പക്ഷം, 'യന്മൂത്തം തദനിത്യം' (യാതൊന്നിനു രൂപമണ്ടോ അതു നാശമുള്ളതുതന്നെ എന്നിന്യായപ്രകാരം വ്യാക്ഷേപാർഹ മാകുന്നു. ഇത്ങനെ പറയുന്നവരും അദൈചതികളും ബുദ്ധാ പശ (സ) ദന്മാരാകന്ന എന്ന ഭട്ടഭാസ്ഥരമതാനയായികളം വിജ്ഞാനഭിക്ഷു മതൽപേരും പറയുന്നുണ്ട്. അവർ ഭേദ വാഭികളുടെ കൂട്ടത്തിൽ പെട്ടവരാണം". പരമാണചവയവ ങ്ങളാൽ ആരംഭിച്ച സര്വവം ഉണ്ടാകുന്നു എന്ന മട്ടിൽ അസൽക്കാര്യവാദികളായ നൈയായികന്മാർ, ആതൃന്തി ക ദുഃഖനിവ്വത്തിയാകുന്നു മുക്തി എന്നു പറയുന്നു. പ്രധാ നമഹദാദിക്രമത്തിൽ പഞ്ചഭ്രതങ്ങ പരിണാമമടഞ്ഞു സകലതും ഉല്പന്നമാകുന്നു എന്നുള്ള സത്ഷാര്യവാദം പുറ പ്പെടുവിക്കുന്നവരായ സാംഖ്യന്മാർ പ്രകൃതി പുരുഷവിവേ കജന്യമാണം" മുക്തിഎന്ന പറയുന്നു. ഇവരും ഭേദവാദി കഠം തന്നെ. അഭേദം അവിനാഭാവസംബന്ധത്തോടുക്ടി യതെന്നും ഭേദം പാരമാത്ഥികമെന്നും പക്ഷമായ രാമാനു ജാദിക**ം ഭക്തിനിഷാദിക**ളാലുണ്ടാകുന്ന **വൈ**കുണ്ണ പ്രാ പ്പിരൂപമാണം' മക'തി എന്ന പറയന്നു. ഭക'തിനിഷ്ഠ ദിക**ാ മോക്ഷ**സാ**ധന**ങ്ങളാകുന്നുഎന്നുപറഞ്ഞതുപോലെ, യോഗം മോക്ഷകാരണമാകുന്നു എന്നു മററു പ്രസ്ഥാനക്കാർ ഖണ്ഡിതമായി എടുത്തിരിക്കുന്നു. ഇവരുടെ നിരോധ ഭ്രമിയിലുള്ള സ്ഥിതി ചിത്തബാലൻെറ ഒരു മൂകീഭാവം മാത്രമാകയാൽ മിക്കവാറും സുഷുപ്തി സമകക്ഷയാകുന്നത ല്ലാതെ, സ്വരൂപാവസ്ഥാനമാകുന്നില്ല. അല്ലാതെ, അഖ ണ്ടൈകരസസ്ഥിതി, സ്വത്രപാവസ്ഥാനം എന്നിങ്ങനെ ഏതാനം പറഞ്ഞു പോകയോ താങ്ങിപ്പിടിക്കയോ ചെ യ്ക്കാൽ, അതു ''യാചിതമണ്ഡനം'' മററുള്ളവരുടെ എരവൽ തന്നെയാണെന്നുവരും; ആകയാൽ, അതു നിഷ്കാമകർ

മ്മാനുഷാനം പോലെ ചിത്ത ശുദ്ധമൂലമായി തൽസൈഥ രൃത്തിനം അതൃപയുക്തമായില്ലാതെ......, വച്ചാലും കൂടി പരംപരയായി മോക്ഷാംശത്തിനം ഉപകരിക്കം.

ക്ഷുദ്ബാധനിവൃത്തിക്കു അന്നഭക്ഷണം നിമിത്തമെ ന്നല്ലാതെ കൃഷി (അഞ്ഞനെ) ആകുന്നില്ലല്ലോ. (കമ്മയോ സമുച്ചയവാദിയായ വൃത്തികാരെൻറ മതം വ്യാമർളിച്ച ക്രമസമുച്ചയത്തെ മാത്രമേ പരംപരാസാധന ത്തിനിടയ്ക്കും ആചാര്യസ്ഥാമികയ എടത്തിട്ടുള്ള ) ''ഏതേ ന യോഗ:പ്രത്യക്തഃ'' ഈ സാംഖ്യ നിരാകരണം കൊ ണ്ട തത്സമസാഭാവമുള്ള യോഗവും ഖണ്ഡിക്കപ്പെട്ടിരിക്ക ന്നു എന്നു ഉത്താമീമാംസാകാരനായ ബാദരായണാചാ രൃത്മം ''ന യോഗേന ന സാംഖ്യേന.....മോക്ഷഃ സിദ്ധ്യതി'' എന്നു ആചാരൃസ്വാമികളം മോ<del>ക്ഷത്തെക</del> റിച്ചള്ള യോഗാലംബനമാക്ഷേപിച്ചിരിക്കുന്നു. മേലെ **സാംഖ്യം,** സംഖ്യാനം ചെയ്യപ്പെടുന്നതുകൊണ്ടു. സംഖ്യാ\_ യഥാതഥ ജ്ഞാനം എന്നത്ഥമായ സംഖ്യ\_യാതൊന്നിൽ ഭവിക്കുന്നോ അതു സാംഖ്യം എന്ന പ്രക്രിയാനുരോധേന സിദ്ധി**ക്കു**ന്നതും സമൃഗ്ജഞാനപ്രതിപാദകവുമായ സാംഖ്യം ആകുന്നില്ല; കാപിലസാംഖ്യമത്രെ ആകുന്ന ത്". യോഗം കൊണ്ട് ദേഹത്യാഗം ചെയ്താലുണ്ടാകുന്ന സുമാക്രീഡാദിയെക്കുറിച്ചും ഭാഗവതത്തിൽ പ്രസ്താവിച്ചി ട്ടമുണ്ടല്ലോ. ഇതു, ''തയോർദ്ധാമായന്നമൃതതാമേതി'' എ ന്ന ശ്രതിഭാഷ്യത്തിൽ കാണം പോലെ ഗൗണം (ആപേക്ഷി കമുക്തി) മാത്രമേ ആകുന്നുള്ള. ''ആഭ്രതസംപ്പവം സ്ഥാ നമമൃതതച്ം ഹി ഭാഷ്യതേ''് പ്രാകൃത പ്രളയ പര്യന്തം നിലനില്ലുന്ന ഊദ്ധാലോകങ്ങ ഗം അമൃത (മുക്തി) പാദങ്ങ ളാകുന്നു എന്നു സൗമൃതിവചനമുള്ളതിനാൽ മേൽ് പറഞ്ഞ തിനു സാംഗത്യമുണ്ടാകുന്നു. പിന്നെ, അതുകൊണ്ടുതന്നെ ശ്ര**ീ ഭഗവൽ പാദാചാര്യർ മോക്ഷത്തെക്ടറിച്ച് ഒരിടത്തം** യോഗനിരൂപണം ചെയ്യാതിരുന്നതെന്നു സകല ശ്രതി ശിരോരത്തശാണായിതധിഷണനായ വിദ്യാ**രണു** സ്ഥാ മികളം പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്. ആകയാൽ, യോഗപ്രലാപം ഗ്രാഹ്യമാകുന്നില്ല. അനത്ഥനിവ്വത്യന്വിതപരമാനന്ദ

പ്രാപ്തിലക്ഷണമാകുന്നു മോക്ഷമെന്നു ശാങ്കുവേദാന്തികയ പറയുന്നു. ഈ താകുന്നു സർവ്വോൽകൃഷ്യമതം. ''വേദാർത്ഥഃ പാമാടൈ തം'' എന്നു സ്കാന്ദത്തിൽ നിഷ്കർഷിച്ചിട്ടു ണ്ട്. ''അദ്വൈതമാകുന്നു പരമാത്ഥം, അല്ലെന്നു വരികിൽ എൻെറ മൂർദ്ധാവു° ഇപ്പോ⊙ തന്നെ പതിച്ചപോകട്ടെ'' എന്നു യജ്ഞവൈഭവ ഖണ്ഡാന്തഗ്ഗത ബ്രഹ്മഗീതയിൽ ദേ വന്മാരോടായിട്ട സാക്ഷാൽ പ്രമേഷ്ഠിതന്നെ ശപഥം ചെയ്ത പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. മേൽപറഞ്ഞ ലക്ഷണത്തോടു **കു**ടിയ മുക്തിക്ക<sup>്</sup> അല്ലെങ്കിൽ മോക്ഷത്തിന**്** അവ്യവഹീ ത (സാക്ഷാൽ, അടുത്ത) സാധനം ജ്ഞാനം തന്നെയാണം". മററുമാർഗ്ഗങ്ങരം ജ്ഞാനസാധനങ്ങളാകയാൽ പരംപരാ സാധനങ്ങരം മാത്രമാണം. ''മോക്ഷകാരണ സാമഗ്ര്യാം ഭക്തിരേവ ഗരീയസീ'' മോ**ക്ഷത്തിനു**ള്ള കാരണ കലാപ ങ്ങളിൽ ഭക്തിയാണ് പ്രധാനമെന്ന ഭഗവത് പാദാചാര്യർ പറഞ്ഞിട്ടണ്ടെങ്കിലും ഭക്തിയെന്നതിനെക്കറിച്ച് നിഷ്ഡർ ഷിച്ച ''സ്വസ്വത്രപാനുസന്ധാനം ഭക്തിരിത്യഭിധീയ തേ''്തൻെറ നിത്യാത്മസ്വരുപാനുസന്ധാനത്തെത്നെ അവിടെ സാധിച്ചിരിക്കുന്ന. കമ്മ, ഭക്തി, യോഗാദി കളം അനുഷാന പരിപാകത്താൽ ജ്ഞാനസാധനങ്ങളാ യം വരം; എങ്കിലും ശ്രവണ, മനന, നിദിധ്യാസനങ്ങ⊙ തന്നെയാണു് പ്രധാന സാധനങ്ങരം. അതിലും, ജ്ഞാ നോത്പത്തിക്കു ശ്രവണം അന്തരംഗ സാധനമാകുന്നു. ''ഉത'പത്താവന്തരംഗം ഹി ജ'ഞാനസ്യ ശ്രവണം ബുധാഃ'' എന്നു പ്രമാണ വചനമുണ്ടു്. മനനനിദിദ്ധ്യാ സനങ്ങരം അംഗങ്ങരം എന്നും, ശ്രവണം അംഗിയെന്നും ശ്രീമദാചാര്യ (പത്മപാദ്യ ർ ചത്രഃസൃത്രിയിൽ സിദ്ധാ ന്തിച്ചിട്ട**ണ്ട**്. ് ആകയാൽ, മുൻപറഞ്ഞ സ്വസ്വശ്രപാനു സന്ധാനം വാക്യപൂർവകമായുള്ള അനുസന്ധാനമേ ആവൂ. അതു ശ്രവണകോടിയിൽ അന്തർഭവിക്കുന്നതായിരിക്കയും ചെയ്യും. ആത്മസാരൂപത്തെ പ്രതിപാദിക്കുന്നവകളായ വേദാന്തവാകൃങ്ങളെ അത്ഥാനചിതം ''ശ്രോത്രിയം ബ്രഹ്മ നിഷം'' എന്നു ശ്രുതി പറയംവണ്ണം ജ്ഞാനവിജ്ഞാന വിഭവനായ സദ്ഗുതവിൻെറ മുഖത്തുനിന്നും ശ്രവിക്കുന്ന തു് ശ്രവണമാകുന്നുഎന്നു് ആചാര്യന്മാർ പറയുന്നു.

''തത്ര താവനുനിശേഷാ: ശ്രവണം നാമ കേവലം ഉപക്രമാദിഭിർല്ലിംഗൈ: ശക്തിതാത്പരൃ നിർണ്ണയം.''

ശ്രവണമെന്നത് ഉപക്രമാദിഷഡ്വിധ ലിംഗങ്ങളെക്കൊ ണ്ട പദപദാത്ഥവാക്യാത്ഥങ്ങളിലുള്ള ശക്തിതാല്പര്യങ്ങ ളെ നിശ്ചയിക്കയാകുന്നു എന്നു കൈവല്യരത്നത്തിൽ പറ ഞ്ഞിരിക്കുന്നു.

ബ്രഹ്മത്തെക്കറിച്ച 1. ഷഡ്വിധലിംഗങ്ങ്യ:\_\_ പ്രതിപാദിപ്പാനാരംഭിച്ച് അതു തന്നെ പറഞ്ഞവസാനി പ്പിക്കൽ, ഉപക്രമോപസംഹാരങ്ങഠം ചേർന്ന ലിംഗമാക ഒരേതരം നിശ്ചയത്തോടെ നാനായുക്തികളെ ക്കൊണ്ട് 'ഐതദാത്മുമിദം സർവം തത്സത്യം, സ ആ ത്മാതത്താമസിശോതകേതോ!'' എന്ന പോലെ വീണ്ടം 3. ഉപനിഷൽ പ്രമാണ ഉപദേശിക്ക അഭ്യാസമാകുന്നു. മാത്രത്താൽ അറിയത്തക്കതാകുന്നു എന്നതു് അപൂർവ്വത. അനത്ഥനിവൃത്തിയം ആനന്ദപ്രാപ്തിയം ബ്രഹ്മവിദ്യാ ഫലം എന്നതും. 5. ഭേദനിന്ദയും അഭേദസ്തതിയും (ചേ ന്നതു°). അത്ഥാദമെന്ന ലിംഗമാകുന്നു. 6. പ്രതിപാദി ക്കുന്ന അദൈചതപരമായ അത്ഥത്തിനു അനുശ്രപമായുള്ള ദൃഷ്ടാന്തപ്രകടനം ഉപപത്തിയെന്ന ലിംഗമാകുന്നു.

> ''ഉപക്രമോപസംഹാരാ വഭ്യാസോƒപൂർവതാ ഫലം; അത്ഥവാദോപപത്തീ ച ലിംഗം താല്പര്യനിശ്ചയേ''

എന്നു പ്രമാണമുണ്ടു". ''ശ്രോതവ്യോ മന്തവ്യോ നിദിദ്ധ്യാ സിതവ്യ:'' എന്ന ശ്രതിവചനപ്രകാരം ആത്മദേശനത്തി നായി ശ്രവണമനനനിടിദ്ധ്യാസനങ്ങളെ അനുഷിക്കണം. ```ആോതവും ശ്രതിവാകുേട്യോ മന്തവൃശ്ചോപപത്തിഭി:, ജ്ഞാത്ഷാ ച സതതം ധ്യേയ ഏതേ ദർശന ഹേതവ:''

ശൃതിവാകുവഴി ശ്രവണം ചെയ്യുന്നം, യക്തികളെക്കൊ ണ്ടും അടിക്കടി ചിന്തിക്കണം, ശ്രവണമനനങ്ങളാൽ നിരൂഡമായ (ഉറച്ച, അർത്ഥത്തിൽ മനസ്സിരുത്തി ധ്യാനി ക്കണം എന്നു വിവാണപ്രമേയ സംഗ്രഹത്തിൽ വിദ്യാര ണ്യസ്വാമിക്കം പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു.

> ''സർവവേദാന്തവാക്യാനാം മാചാര്യമഖതഃ പ്രിയാൽ വാക്യാനുഗ്രഹകന്യായ ശീലനം മനനം ഭവേത'''

സദ്ഗുരുമുഖമായി സകല വേദാന്തവാക്യങ്ങളുടേയും അർ ത്ഥത്തിനനുഗുണമാം വണ്ണമുള്ള ന്യായങ്ങളെ പ്രിശീലനം <mark>"നിദിദ്ധ്യാസ</mark>നസംജ്ഞം ച ചെയ്യൽ മനനമാകുന്നു. മനനം ച ദ്യയം ബൂധാ: ഫലോപകാരകാംഗംസ്യാത്...'' നിദിധ്യാസനവും മനനവും ഫലോപകാരകമായ അംഗ മാകുന്നു എന്നു മൻപൂ പറഞ്ഞതുപോലെ കൈവല്യരത്ന് ത്തിലും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അവിടെ അസംഭാവനാദിക ളടെ നിവ്വത്തിക്കായിട്ടാണം" ഇവ രണ്ടം പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന ത്ര്. അസംഭാവനയും വിപരീതഭാവനയും ഇല്ലാത്തവക്ക് ഇവ അവശ്യാശ്രയണീയങ്ങളായി പറവാനില്ല. നിഭിദ്ധ്യാസനങ്ങ**ം കൂ**ടാതെ ശ്രവണമാത്രത്താൽ ഒരുവ **സ് അപരോക്ഷാനഭവം ഉണ്ടാകാം. എന്നാൽ, ശ്ര**വണം കൂടാതെ ആർക്കും ഒരിക്കലും ആത്മലാഭം ഉണ്ടാകയില്ല. ഒ<mark>രുവന്നു, സർവ്വാനാത്മവസ്തുക്കളെ നിഷേധിച്ച</mark> കഴി ഞ്ഞാൽ ''യന്മദനൃന്നാസ്തി കസ്മാന്ത ബിഭേമി'' വിരാട്ടിൻെറ അനഭവംപോലെ സ്വാനഭ്രതി ഉണ്ടാകുന്നു. മറെറാരായകംം.,''യതോ വാ ഇമാനി ഭൂതാനി ജായന്തേ'' എന്നവണ്ണം ഐകൃപരമായല്ലെങ്കിലും വരുണങ്കൽനിന്നു

ശ്രവിച്ച ഭൃഗുവിനെപ്പോലെ വാക്യാനു സന്ധാനബല ത്താൽ ജ്ഞാനം സിദ്ധിക്കുന്നു. വേറൊരുവന്ന് \_, ഉളാല കനാ**ൽ അ**ടിക്കടി ഉപദിഷ്യമായി ഐക്യം പ്രതിബോ ധിക്കപ്പെട്ട ശേചതകേത്രവെപ്പോലെ സ്വാനുഭവമുണ്ടാകുന്നു. വേറെ ഒരുതരക്കാരനം പ്രകാട്ടിൽ വിറകൊടിക്കാൻപോയ പിശാചകനം അവിടെവച്ച യദ്ദച്ഛയായി ഉപദേശമൊഴി കേട്ട് ഐക്യബോധം വന്നവിധം ആത്മാനഭവം ഉത്ഭവി ക്കുന്നു. എന്നാൽ, മൂന്നാമതു പറഞ്ഞപ്രകാരമുള്ള ഏകത്വ ബോധനത്തിൽ ജ്ഞാനം ഉണ്ടാകുന്നതു നിശചയവും മറദു മൂന്നിലം ജ്ഞാനം 'ഘുണാക്ഷരന്യായ'മ**ന്**സരിച്ച്' (യാ ദ്രച്ഛികവു) മാകുന്നു. വൈദാന്തികരത്നശ്രേണിയുടെ`നട്ട നായകമായ ജനകമഹാരജാവ് പിശാചകനെപ്പോലെ യദ്ദച്ഛയായി സിദ്ധഗീതം ശ്രവിച്ച ജ്ഞാനമണ്ടായ ദേഹ മാണ്ലോ? യദ്രച്ഛാ പ്രാപ്ലങ്ങളായ് മാർഗ്ഗങ്ങളെ വിട്ട നി യതഫലകമായ ആര്ണേയസരണിയിലൂടെ ഗമിക്കുന്നതു യുക്തമാകുന്നു. അപ്പോരം ഗുരുമുഖമായി ലഭികുന്ന ജ്ഞാ നത്താൽ അജ്ഞാനം കെടുന്നു.

> ''തത്താമസുദി വാകുോതഥ₋ സമൃഗ്ധീജന്മമ∙ത്രതഃ അവിദ്യാ സഹകാരേൃണ നാസീദസ്സി ഭവിഷൃതി''

തത്താമസ്യാദിമഹാവാക്യോപദേശം കൊണ്ട് സിദ്ധിക്കുന്ന വൃത്തിജ്ഞാന ജനന (സമ)കാലത്തുതന്നെ അവിദ്യാതല്ലാര്യങ്ങാം നിശ്ശേഷം നശിക്കുന്നു; (കാലത്യയത്തിലും അവിദ്യയം തത്കാര്യങ്ങളം ഇല്ലെന്നായിത്തിരുന്നു) എന്നു സുരേശ്വരാചാര്യങ്ങടെ ബൃഹദ്വാത്തികത്തിൽ പറയുന്നു. ''തപ്പലോഹപീതാബുന്യായ'' (പഴത്ത ഇരുമ്പിൽ വീഴ്ത്തുന്ന ജലം തീ കെടുത്തു താനെ ലയിക്കുന്നു) പ്രകാരം വൃത്തിജ്ഞാനം അജ്ഞാനത്തെ കെടുത്തി അതും സ്വയമേവ ലയമടയുന്നു. ഇപ്രകാരമുള്ള ജ്ഞാനം ഉദിച്ച ഒരുവനു ജീവിതാവസ്ഥയിലെ കൈവല്യുമുണ്ടു്. മരണ കാലത്തു പ്രാണർ വെളിയിൽ പോകപോലും ചെയ്യാതെ വിദേഹമുക്തനായിത്തീരുന്നു.

''ന തസ്യപ്രാണാ ഉൽക്രാമന്തി അത്രൈവ സമവലീയന്തേ'', ''ദേഹാത്മജ്ഞാനവജ്ജ്ഞാനം ദേഹാത്മജ്ഞാന ബാധകം; ആത്മന്യേവ ഭവേദ്യസ്യ സ നേച്ഛന്നപി മച്യതേ.''

സർവ്വ സാധാരണമായി, ഇന്നവൻെറ പുത്രൻ അല്ലെങ്കിൽ ഇന്നയിന്ന പ്രകാരമുള്ള ഇന്നവൻ ഞാനെന്നു തുടങ്ങിയവ യ്ക്കു ബാധകമായും മേല്പറഞ്ഞ ദേഹാത്മജ്ഞാനം പോ ലെ രൂഢമായും ഇരിക്കുന്ന പരാത്മ ജ്ഞാനം ഏതൊരു വനുണ്ടാകുന്നോ അവന മക്തി വേണ്ടെന്നിരുന്നാലും കി ട്ടമെന്നു ആചാര്യസ്ഥാമി ഉപദേശ സാഹസ്രിയിൽ പറ ഞ്ഞിരിക്കുന്നു. (ആത്മസാരൂപാവസ്ഥാനരൂപമാണ് മക്തിയെന്നുള്ളതു`കൊണ്ടത്രേ ഉപേക്ഷിച്ചാൽ പോകാ ത്തതു്.) ഇങ്ങനെയുള്ള വിദേഹമക്തനം പുനരാവത്തനം ഇല്ല. ''നസ പുനരാവത്തതോ' എന്നു വേദം ഘോഷി ഇപ്രകാരമുള്ള ജ°ഞാനിയെ ഭഗവദ' ഭക'തനെ ന്നും ഗുണാതീതനെന്നും ഭഗവദ് ഗീതയിലും. അതിവർ ണ്ണാശ്രമിയെന്നു മുക്തിഖണ്ഡത്തിലും, ബ്രാഹ്മണനെന്നു ശ്രുതിയിലൂം പറയന്നു. ഇങ്ങനെയുള്ള ബ്രഹ്മവി**ത്ത**് ഈ്ശ്വരനാകന്നം, ''ബ്രഹ്മവിദ് ബ്രഹ്മര്യപതവാദീശ്വര:'', ''ബ്രഹ്മ, ന ബ്രഹ്മവിത° സ്വയം'' ഇ**വൻ** ബ്രഹ്മവിത്തല്ല, ബ്രഹ്മം തന്നെയെന്നാണം ഒടുവിലേതിനർത്ഥം. ഇങ്ങനെ യുള്ള ജ്ഞാനം സമ്പാദിച്ച മുക്തനാകുന്നതുതന്നെ മനുഷ്യ ജന്മോദ്ദേശ്യം.

# 8. സചരൂപനിരൂപണം*\**

സ്വത്രപമെന്നാൽ സ്വകീയ (തൻെറ) ഭാവം അല്ലെ **ങ്കിൽ** രൂപം എന്നർത്ഥമാകുന്നു. ്അതിലെ 'സച' ശബൂം കൊണ്ടും \_\_, വ്യാപ്കമാകയാൽ ദേശത്താലും, നിത്യമാക യാൽകാലത്താലും, സർവാത്മാവാകയാൽ വസ്തവിനാലും പരിഛിന്നമല്ലാത്തതായം, സംസാരബന്ധമററതാ കയാൽ മുക്തമായം, സർവത്തിനും ഭാവാവസ്ഥ (ഇരിപ്പ്) യൽ സാപേക്ഷമായിരിക്കുന്നോ അതിനാൽ സത്തായം, ജഡ വിരുദ്ധമായി സ്വയമേവ വിളങ്ങുകയാൽ ചിത്തായും, <mark>ഭഃഖലവമില്</mark>ലാതെ സൂഖരൂപമായിരിക്കയാൽ ആനന്ദമാ യം, രണ്ടററ ഒന്നായം ഇരിക്കുന്ന \_\_ആത്മാവൃ് പ്രതി ബോധിക്കപ്പെടുകയാൽ കാര്യത്തോളം വാഗാശ്രയണര്യ പം ടൈചതം അവശ്യമായിരിക്കെ ഉ**ക്തവിശേ**ഷണവി ശിഷ്യം എന്നിരുന്നാലും ചാക്ഷ്യഷ, സ്റ്റാർശനാദി (നേത്രം, ത്വക' മൃതലായതിനാലുണ്ടാകുന്നു പ്രത്യക്ഷങ്ങ**ംക േവി** ഷയമാകാതെ നിത്യാനന്ദാദിപ്ദഗമ്യമാനം ആനന്ദം മൃതലായ ശബ്ദംകൊണ്ടു വിധിമുഖേന കിട്ടുന്ന ത്ര്) ആയിരിക്കുന്നതിനാൽ ശാബുപ്രത്യക്ഷമെന്നു പറയാ വുന്ന രൂപമല്ലെങ്കിൽ ഭാവം എന്നു താല്പര്യമാകുന്നു. ഇപ്ര കാരമുള്ള തന്റെ രൂപത്തെ വിചാരിച്ച കരതലാമലകം പോലെ അനഭവത്തിൽ വരുത്താത്തവൻ 'പശും' അല്ലെ ങ്കിൽ ആത"മഘാതകനാകന്നു എന്നു" 'കോഹം കഃ സ്യാം' ആദിയായ ശാസ്ത്രവാക്യങ്ങരം ഘോഷിക്കുന്നു. പിന്നെ, '<u>അപം സൂരൻ നിജംസ്ഫാരംമാ സൂൃത്യാ സമ്മിതോഭവ'</u>

<sup>\*</sup> ചെറുകോൽപ്പുഴ സഭാമന്ദിരത്തിൽവച്ച് നടത്തിയ അയിരൂർ മഹാജനയോഗത്തിൻെറ വാർഷീകയോഗത്തിൽ വായിച്ചതു്.

വ്യാപകമായ നിജാത്മ രൂപമനുസ്മരിക്കുന്നവനായം ആത്മ വിസ്മൃതിയോടു കൂടാത്തവനായും ഭവിക്കണമെന്നു വിധിനിഷേധങ്ങശ (രണ്ടു) കൊണ്ട ശ്രുതിയും സാധിക്ക ''സാത്രപേ തപസി, ബ്രഹ്മൻ! മുക്കസ്താം ഭ്രാന്തി മത്സൃജ'' നീ ആത്മസ്വരൂപത്തിൽ തന്നെ പരിലസിക്ക ന്നതിനാൽ മുക്തനാകുന്നു; ഭ്രമത്തെ പരിത്യജിക്കുക, എന്നു ജനക മഹാരാജൻ ശൂകബ്രഹ്മർഷിയോട് പറ**ഞ്ഞി**രിക്ക കൊണ്ട് സ്വരുപപ്രാപ്പിയാണു പരമമായ സ്ഥാനമെന്നു രൂഢമായി. ഇങ്ങനെയുള്ള സ്വരൂപ സംപ്രാപ്തിയെ ആ തമലാഭമെന്നും പറയും. ആത്മലാഭത്തിൽ പരമായ ലാഭ മില്ലെന്നുള്ളതിനും ''നാത്മലാഭാൽ പരമസ്തി'' എന്ന പ്രമാ ്പ്രസ്തതാത്മസാത്രപാനോഷണത്തി**ര° പര്യാ** പൂമായ ചിത്തസംസ്ഥാരമില്ലാതെയിരിക്കുന്ന മന്ദാധികാ രികഠംകും, ഭരിദ്രന ക്ഷുന്നിവ്വത്തികും കാടും പടലും എ ന്നവിധം ഭഗവത്പാഭാര്വിന്ദങ്ങളിൽ ദ്രവീഭാവപൂർവക ചിത്തവൃത്തി സമ്പാദന രൂപഭക്തിയോഗവും, ഫലാ പേക്ഷ കൂടാതെ,

> ''സംഗം തൃക്താ കരോതിയു അനാശ്രിത: കർമ്മഫലം; കർമ്മണ്യേവാധികാരസ്തേ മാ ഫലേഷ് കളാചന''

എന്നു തുടങ്ങി ഭഗവാൻ പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന പ്രകാരം ഈ ശ്വരാർപ്പണ ബുദ്ധ്യാ കർമ്മമനുഷ്യിക്കലാകുന്ന കർമ്മയോ ഗവും, ഭഗവദഭിപ്രേതങ്ങളായിട്ടുള്ളവ കൂടാതെ പരശിവ പരിഗൃഹീതമായ പ്രാണസംയമന (നിരോധ) കൂപ 'യോഗ'വും പ്രസിദ്ധിയെ പ്രാപിച്ചീരിക്കുന്നുണ്ട്". എന്നാൽ, അന്ധകാരത്തെ ദേര നിരസിച്ച വസ്തത്തവത്തെ ദേര്ശിക്കുന്ന വിഷയത്തിൽ പ്രദീപ പ്രഭയോളം ചിത്തൈ കാഗ്രാദി സമ്പാദക്കൃത്യവിശേഷങ്ങാം ഉപയുക്തങ്ങള ല്ലാത്തതിനാൽ, അജ്ഞാനാന്ധകാരത്തെ അകറുന്നതിന്ന് ഉത്താനപ്രകാശംതന്നെ സന്നികൃഷ്യ സാധനമായിട്ട് അഭി ഷേകമർഹിക്കുന്നു വെന്നതു നിരുഡമായ സംഗതിയാക

ന്നു. ഇങ്ങനെയുള്ള ജ്ഞാനം മുഖ്യാധികാരികഠംക്കു സ്വത്ര പ പരികലനംകൊണ്ടു് ഉണ്ടാകേണ്ടതാണു് എന്നത്ഥസി ദ്ധമാണല്ലൊ.

> ''സ്വാത്മാജ്ഞാനമനത്ഥാനാം മൂലം ലോകേപി നേതരത്; സ്വ പരാക്രമമജ്ഞാത്വാ യുദ്ധ്യൻപ്രിയത ഏവ ഹി. ഏവം സ്വാത്മാന മജ്ഞാത്വാ സംസാരാനർത്ഥമാപ്തയാൽ''

തൻെറ ബലപരാക്രമങ്ങളറിയാതെ യുദ്ധം ചെയ്യുന്നവൻ മരിക്കതന്നെ ചെയ്യമെന്നുള്ളതിനാൽ ഈ ലോകത്തിൽ പോലും അനർത്ഥ പരമ്പരയ്ക്കാരണം തൻെറ ദേഹേന്ദ്രി യാദികളിലുള്ള മൗഢ്യം (വെളിവില്ലായ"ക) ആകുന്നു എ **ന്നം, ഇതുപോലെ**തന്നെ `നിതൃമക്ത സച്ചിദാനന്ദാഭവി തീയമായി മുൻപു പറയപ്പെട്ട ലോകാതീത സ്വര്യപത്തെ താനായറിയാതെ സംസാരാനർത്ഥത്തെ പ്രാപിക്കുന്ന എ ന്നം ശ്രീമദ് ബ്ബഹദ്വാർത്തികത്തിൽ സുരേശ്വരാചാര്യർ നാടോടിയായി തീർന്നിട്ടുള്ള<u>ത</u>ം, പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. മണ്ഡനമിശ്രൻെ ഗ്രന്ഥാന്തരങ്ങളിലേയും പഞ്ചദശിയി ലേയും, ആറു ചാടി നീന്തിക്കയറിയ പത്തുപേരിൽ ഓ രോതത്തനം എണ്ണിയതിൽ ന്യൂനഭാവം കണ്ട പരിതപി ക്കവേ മറെറാത്ത് മഹാൻ പ്രത്യേകമെണ്ണിയിട്ട ശരിയാക്കി യതുമായ, ദശവൻ കഥയം ഇതിനെ അനാകരിക്കുന്നു. 'പ്രാചീന വൃത്തികാര' പ്രഭൃതിക⇔ പറയംപ്രകാരം-

> ''ഉഭാഭ്യാമേവ പക്ഷാഭ്യാം യഥാ ഖേ പക്ഷിണാം ഗതി:, തഥൈവ ജ്ഞാന കമ്മഭ്യാം ജായതേ പരമം പദം''

എന്നുവ**ച്ചാൽ പക്ഷിക**ഠം രണ്ടു ചിറകകളം **വിട<u>ത്ത്</u> പ**റ ക്കം പോലെ ജ്ഞാനകർമ്മങ്ങരം രണ്ടിനെ**യും അ**ടിസ്ഥാ നമാക്കിത്തന്നെ പരമപദപ്രാപ്പി സിദ്ധിക്കുന്നു എന്നുള്ള 'സമസമുച്ചയ' രീതിയെ മതിമോഹത്താലാശ്രയിച്ചും ഭഗവത്പാദാദ്യാദ്രത സിദ്ധാന്തമായ 'ക്രമസമുച്ചയ'ത്തെ ക്കുറിച്ച്' അറിയാതെയും, ചില ആധുനിക പുംഗവന്മാർ എഴതിത്തള്ളിയിരിക്കുന്നുവെങ്കിലും അതു സ്വീകാര യോഗ്യമല്ലെന്നു പ്രത്യേകം പറയേണ്ടതില്ല.

''പ്രത്യക' പ്രവണതാം ബ്യോ കർമ്മാണ്യല്ലാദ്യ ശുദ്ധിതഃ കൃതാർത്ഥാ ന്യസ്തമായാന്തി പ്രാവ്വഡന്തേ ഘനാ ഇവ''

എന്നു നൈഷ'ക്കർമ്മൃസിദ്ധിക്കാരൻ പറയുംപോലെ ചിത്തശുദ്ധിവരെ കർമ്മാനുഷ്യാനം, പിന്നെ ജ്ഞാനം എന്ന മുറയാണു' ക്രമസമച്ചയം. അപ്പോഠം കർമ്മത്തിനും ജ്ഞാനത്തിനും ഏകകാലാവച്ഛേദകത ഉണ്ടാകുന്നില്ല.

> "കിമാർദ്രക വണിജാമസ്മാകം അനൃത്ര വഹിത്ര വൃത്തിവിത്തചിന്തയാ''

ഇഞ്ചി വിൽക്കാൻ പോകുന്ന ഇവനു കപ്പൽക്കച്ചവടക്കാ രൃത്തിലെന്തു പ്രവേശം എന്നു നൈയായിക ചക്രവത്തിയായ ഉദയനാചാരൃരുപോലും സാമതാപേക്ഷയാ വേദാ ന്തമതത്തെ മാനിച്ചു പറയുന്നു. ഇതുപോലെതുന്നെ, വേ ദാന്തമതത്തെ പ്രശംസിച്ചു ബൗദ്ധനാസ്തികാദികമതകരി പഞ്ചാനന്നും മീമാംസകാചാരൃനമായ കമാരിലഭട്ടപാദനം

''രഹസ്യമേതദ്വിഷയസ്ത ബോധഃ **പ്രയാതി വേ**ദാന്ത നിഷേവണേന''

എന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ സർവ്വപ്രധാനമായും മുമ്പു പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതായും ഇരിക്കുന്ന സാരൂപവിചാരത്തി നു്സാംഖ്യം എന്നു പറയും. ഈ സാംഖ്യം പ്രകൃതിപുത ഷവിവേകജന്യമോക്ഷത്തെ പ്രതിപാദിക്കുന്നതായ കാ പില സാംഖൃത്തിൽ നിന്നുമതൃന്തം ഭിന്നമാകുന്ത.

> "അവൃാകല ധിയാം മോഹ മാത്രേണാച്ഛാഭിതാത്മനാം സാംഖൃനൃമാ വിചാരം സ്യാ നൂഖേൃാഝടിതി സിജ്വിദം"

ചിത്തവ്യാകലതയില്ലാതെ സാത്രപാവരണം മാത്രമുള്ള വിശിഷ്ടാധികാരിക്കു സാംഖ്യമെന്നു പറയുന്ന ബ്രഹ്മവി ചാരം സദ്യു സിദ്ധിപ്രദമാകയാൽ പ്രധാനമാകന്നുവെ ന്നു മേൽകാണിച്ചതും, ഈശാരോക്തമായി പഞ്ചദശപ്രക രണത്തിൽ ഉദ്ധരിച്ചിരിക്കുന്നതുമായ പ്രമാണത്തിനർത്ഥ മാകുന്നു.

> ''ആനങോ വിഷയാനഭവോ നിതൃത്വം ചേതി ധർമ്മാ അപ്പഥക'തോപി ചൈതന്യാൽ പ്പഥ ഗിവാവഭാസന്തേ''

ആനന്ദം, വിഷയാനുഭവം, നിതൃത്വം മുതലായ ധർമ്മ ങ്ങരം അഭിന്നങ്ങളായിത്തന്നെ ഇന്നും ചൈതനൃത്തിൽ നിന്നു ഭിന്നങ്ങളെന്നപോലെ തോന്നുന്നു.എന്നു ശ്രീപദ്മ പാദാചാര്യർ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതിനാൽ, മുമ്പു് ഉപന്യ സിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ബ്രഹ്മലക്ഷണങ്ങളിൽ നിത്യാനന്ദാ ദികരം സാരൂപമാകുന്നതല്ലാതെ ആത്രാവിൽ ജ്ഞാനാ ശ്രയത്വസാധകങ്ങളല്ല. പിന്നെ അദൈപതമകരന്ദത്തിൽ

> ''സ്വര്രപമേവമേ സത്വം നതു ധർമ്മോ നടസ്ത്വവത്; മദന്യ സ്യ സതോദാവാന്നഹി സാജാതിരിഷ്യതേ. സ്വര്രപമേവ മേ ജ്ഞാനം ന ഗുണഃ സ ഗുണോ യദി; അനാത്മത്വമസത്വം ച ജ്ഞേയാജ്ഞേയ ത്വയോ: പത്തേത്;

വാക്യലക്ഷ്യാർത്ഥമായ എൻെറ സത്ത, (സത്താവു എന്ന ള്ള അവസ്ഥ) അല്ലെങ്കിൽ ഇരിപ്പ് സാത്രപമാകുന്നു. ്എ ന്നല്ലാതെ (സത്വാന്തരാശ്രയത്വമില്ലെങ്കിലും അസത്വം വരാത്തതിനാൽ) ആകാശത്വം പോലെ ധമ്മമല്ലെന്നം, എങ്കൽ നിന്നന്യമായി സദ്വസ്തവിലാത്തതിനാൽ അതു സത്വരുപമായ ജാതിയുമല്ലെന്നും, ജ്ഞാനംതന്നെ എൻെറ സ്വരൂപമാകയാൽ ഗുണമാകുന്നില്ലെന്നും ഗുണമായിരു ന്നാൽ വേദ്യമെന്ന അവസ്ഥയിൽ അനാത്മത്വവും അവേ ദ്യമെന്ന അവസ്ഥയിൽ അസത്വവും വരുമെന്നും അദ്വൈ ത മകരന്ദത്തിൽ പറയുന്നു. ആ ബ്രഹ്മവിചാരമെന്ന**ത**് നാനാമുഖമായി ശ്രൂത്യാദ്യാകരങ്ങളി**ൽ** വെളിവാക്കീട്ടണ്ടു്. ചില സ്ഥലങ്ങളിൽ അധ്യാരോപാപവാദന്യായപ്പടിയാ ്മററു ചിലേടത്തു് ''കതോ ജാതേയ **ണം**" പറയുന്നതു". മിതിതേ ചിന്താമാസ്ത കദാചന'' എന്നാദിയായിട്ട് ഇത് (സംസാരബന്ധം) എങ്ങനെ ഉണ്ടായി എന്ന വിചാരണ അനാവശ്യമെന്നം എങ്ങനെ ഇല്ലായ മചെയ്യാമെന്നു ചി ന്തിച്ചാൽ മാത്രം മതിയെന്നും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഒരോത ത്തന്റെയും ബുദ്ധിയുടെ പോക്കുപോലെ പ്രക്രിയകളം നിന്നു സഹായിക്കമെ**ന്നു**ള്ളതിനാൽ പക്ഷാന്തരങ്ങളി<mark>ൽ</mark> ്'ബ്രഹ്മാജ്ഞാനാജ്ജഗജ്ജന്മ'' ഭ്രമത്തിനവകാശമില്ല. ബ്രഹമയ്ഞാനമില്ലായ്കയാൽ (അജ്ഞാനത്താൽ) ജഗ ത്തുണ്ടായി (പ്രതീതമാകന്നു) എന്നു ശ്രീമദ്വാർത്തികാ ചാര്യൻ പറയന്തു. ''സമ്പൂർണ്ണകാരണാഭാവാദനുല്<u>ല</u>ന്ന മീദം ജഗത"'' ഇത്ങനെയുള്ള പംക്തികളിൽ, ജഗത്തുണ്ടാ യേ ഇല്ലെന്നു പറഞ്ഞാൽ അനുഭവപ്പെടുത്താൻ കഴിയുന്ന വർ ആദ്യത്തേതിൽ പ്രകൃഷ്യ സംസ്ഥാരമുള്ളവരായിരിക്കും.

അനത്ഥനിവൃത്യത്ഥകമായ യഥാർത്ഥ ജ്ഞാനമുണ്ടാ കാതെ ഇരിക്കമാറുള്ള അവിദ്യോവരണമാകന്നു അജ്ഞാ നം. ബ്രഹ്മമില്ലെന്നുള്ള തോന്നൽ അസത്വാവരണവും, ഇത്ര് അന്ത:കരണ സംഭിന്നചെതന്യനിഷ്ഠവും, (അ വിച്ഛിന്നചെതന്യത്തിലുള്ളത്ര്) ബ്രഹ്മം പ്രതീതമാകന്നി ല്ലെന്നുള്ളത്ര് അഭാനാവരണവും, ഇതു വിഷയ സംബദ്ധ ചൈതന്യ നിഷ്ഠവും ആണ്. പരോക്ഷജ്ഞാനം വിഷ യേന്ദ്രിയ സംപർക്ക ജന്യമായില്ലാതെ അന്ത:കരണമാത്ര നിഷ്യമാകയാൽ, അതുകൊണ്ട് അസത്വാവരണം നീങ്ങ ന്നതും അപരോക്ഷജ്ഞാനം വിഷയേന്ദ്രിയ സന്നികർഷ ജന്യമായിട്ടുതന്നെ വിഷയാന്ത:കരണങ്ങരം രണ്ടിനെയും ആശ്രയിച്ചിരിക്കയാൽ, അതു അഭാനാവരണത്തെ നീക്ക ന്നതും ആയിരിക്കും. മേല്പറയപ്പെട്ടതും പ്രതിപുരുഷം (ഓരോഅത്തനിലും) ഭിന്നിച്ചിരിക്കുന്നതുമായ അവിദ്യ യാൽ ''പരത്ര പരാവഭാസഃ'' രജത ഭിന്നമായിരിക്കുന്ന ഇഭം വൃത്തിയിൽ (ഇതു് എന്നതിൽ) ഇഭം വൃത്തിഭിന്നമാ യ രജത(ത്തിൻെറ്) പ്രതീതി അല്ലെങ്കിൽ ''അതസ്ലിം സ്സദ്ബുദ്ധി:'' എന്ന അധ്യാസം സംഭവിക്കുന്നു. ജ്ഞാ നാദ്ധ്യാസമെന്നും അമ്മ്ഥാധ്യാസമെന്നും ഇതിൽ പിരി വ് (വിഭാഗം) ഉണ്ട്. പിന്നെ, സ്വത്രപ, സംസർഗ്ഗദേദ ത്താൽ അർത്ഥാധ്യാസവം, രണ്ടാകം. ''രജ്ജുസർപ്പ ജ'ഞാനം" ജ'ഞാനാധ്യാസവം, അജ'ഞാനവിഷയമായ 'രജ്ജുസർപ്പം' അർത്ഥാധ്യാസവം ആകുന്നു. ആത്മാവിൽ (അനൃത ജഡ്ജുഖാദി) അനാത<sup>ം</sup>മവർഗ്ഗത്തിന്റെ ആരോ പം സചത്രപാദ്ധ്യാസ്മെന്നു , അവിദ്യാന്ത:കരണാദി അ നാത്മവർഗ്ഗത്തിൽ ആത്മ ധമ്മാരോപം സംസർഗ്ഗാ ധ്യാസമെന്നും **വൃ**വഹരിക്കപ്പെടും.

''അധ്യാസ ഏവ സംസാര:'' എന്ന പ്രമാണത്താൽ ഈ ഭാവര്രപാവിഭ്യാമുലകാധ്യാസമാകന്ന സംസാരം. ഈവക അധ്യാസങ്ങളം, അജ്ഞാനഹ്യദയഗ്രന്ഥിയം, 'ആ ത്മാവു ചിദ്രൂ പനോ അചിദ്രൂ പനോ? ആദ്യത്തെ പക്ഷ മെങ്കിൽതന്നെ നിത്യനോ അനിത്യനോ? നിത്യനെങ്കിൽ ദേഹേന്ദ്രിയാദികളിൽ നിന്നു ഭിന്നനൊ അഭിന്നനൊ, ഭിന്നനെന്മവരികിൽ, ദേഹാദിസംശ്ശിഷ്ടനൊ അല്ലയോ, കർത്തൃത്വാദി വിശിഷ്ടനല്ലെന്ന വരികിലം അസംഗനാ ണോ അല്ലയെം, കർമ്മസംശ്രേഷമില്ലെന്നിരുന്നാലും, ബ്ര ഹമ്തിൽനിന്നു ഭിന്നനൊ അഭിന്നനോ, അഭിന്നനെങ്കിൽ, തദേകത്വജ്ഞാനമുണ്ടായിട്ടുണ്ടോ ഇല്ലയോ, (ജ'ഞാനം) രുഡമായിട്ടുണ്ടെങ്കിലും, ശരിയാണൊ അല്ലയൊ, അതു് യഥാർത്ഥമായാൽതന്നെ, മുക്തിക്കു പര്യാപ്രമാകമോ ഇല്ല യെം, ആകുമെന്നിരുന്നാലും ജീവനുക്തി വിദേഹമുക്തി കയ എനിക്കണ്ടാകുമൊ ഇല്ലയൊ എന്ന തുടങ്ങിയ സംശ യകോടികളം, പരമാത്മദർശനമുണ്ടാകുന്ന ക്ഷണത്തിൽ നശിക്കുന്ന എന്നും

> ''ഭിദ്യതേ ഹൃദയഗ്രന്ഥിഃ, ഛിദ്യന്തേ സർവസംശയാഃ''

ഇത്യാദിയായ ശ്രൂതി പറയന്നു. അവിദ്യാസ്തമയമാണം" മോക്ഷോപായമെന്നു ന്യായമക്രന്ദകാരനായ ആനന്ദ ബോധഭട്ടാരകാചാര്യർ

> ''അവിദ്യാസ്തമയോ മോക്ഷ ഇതി താവൽ സമർത്ഥിതം തേന മോക്ഷാഭ്യപായത്വം വിദ്യായാ നതു കർമ്മണാം''

എന്നു സാധിച്ചിരിക്കുന്നു. ''തരതി ശോകമാതമാവിത''' മതലായ ശ്രതികളെ ആശ്രയിച്ചാൽ മുമ്പു പറഞ്ഞപ്രകാ രം സാരൂപജ്ഞാനരൂപവിദ്യോദയമാണ് മുക്തിയെന്നാ കുന്നു. ആകയാൽ,

> ''<mark>വീക്ഷാ</mark>പന്നസൃ കോസൂീതി തത്ത്വമിതൃാഹ വൈ ശ്രുതിഃ''

താനാരെന്നു വീക്ഷാപന്ന (അനോഷണപര) നായിരിക്കുന്നവനെ ഊന്നി—''തത്താമസി'' എന്നു ശ്രുതി അവസാനക്കെ ഉപദേശിക്കുന്നു. ഇതിലെ തത്താം പദങ്ങളിൽ തോന്നുന്ന വിരോധം പരിഹരിക്കുന്നതിനായി മായാവി ദ്യകളാകുന്ന ഉപാധികളെയും മായാവിദ്യാജന്യങ്ങളായ സർവജ്ഞതാം, അല്ലജ്ഞതാം, ഈശാരതാം, ജീവതാം എന്നിവയേയും ഭാഗത്യാഗലക്ഷണയാ പരിത്യജിച്ചു ബ്രഹം താനെന്ന സാക്ഷാത്കാരമുണ്ടാകുന്നു. ഇതു ജീവനുക്തിയാകുന്നു. ഇത്ങനെയാകുന്നും മുഖ്യമായ സാത്രപനി രൂപണം.



### 4. സംന്യാസം

#### i സംന്യാസാധികാരം

സംന്യാസത്തിനുള്ള അധികാരത്തെപ്പററി ആലോ ചിക്കാം. പ്രകൃതവിഷയം പ്രകൃതിപ്രതിപന്നമോ അട്ട് പ്പേറവകാശമോ ആണം' ഏതോ കൂട്ടർക്കെന്നു് അവർ അ ഭിമാനിക്കുന്നുണ്ടെങ്കിലും ഇതരന്മാർ ആ അഭിപ്രായത്തെ വകവയ്ക്കുന്നതായി കാണുന്നില്ലെന്നു വന്നിരിക്കുകയാണു്. ഇതിൻെറ സാധുത്വാസാധുത്വത്തേപ്പററി ഒന്നു ലഘുവാ യി വിമർശിക്കാമെന്നു വിചാരിക്കുന്നു.

> ''അയം കാർത്തയഗോ ധർമ്മോ ന കർത്തവും കലൌ യഗേ ദീർഘകാലം ബ്രഹ്ഥചരും ധാരണം ച കമണ്യലോം

നൈഷ്ഠികബ്രഹ്മചയ്യം, സംന്യാസം ഇവ കലി**യു** ഗത്തിൽ പാടില്ല...എന്ന ഹേമാദ്രി ആഭിതൃപരാണമുദ്ധ രിച്ച പറഞ്ഞുകാണുന്നു.

> 'അഗ്നിഹോത്രം ഗവാലാഭംച സംന്യാസം പൈലപൈത്രകം ദേവരേണ സതോത്പത്തിംച കലൗ പഞ്ച വിവജ്ജയേത്'

എന്നു് ഒരു പ്രധാനധമ്മാചായ്യൻ 'സിദ്ധാന്തിക്കുന്നു.' ഈ നിഷേധം ക്ഷത്രിയവൈശ്യവിഷയകമാണെന്നു് ദിവ്യ ദ്ദശാ കണ്ട**തുപോലെ പ**റവാൻ സൗമൃ**തിതതാകാരൻ ധൈ**് യ്യാപ്പട്ട കാണുന്നുണ്ട്". ഭട്ടാചാര്യന**ല്ലയോ** പിന്നെത്തു<sup>ം</sup>! വല്ലതുമാകട്ടെ; ബ്രാഹ്മണക്കധികാരമുണ്ടെന്നാക്കിയല്ലൊ. 'ബ്രാഹ്മണഃ പ്രവുജന്തി' എന്നു ശ്രുതിയും 'ബ്രാഹ്മണഃ പ്രവു ജേദ് ഗൃഹാത്" എന്നു സ്മൃതിയം പറകയാൽ ബ്രാഹ്മണ ക്കേ സംന്യാസാശ്രമമുള്ളവെന്നാണു പിന്ന**ത്തെ പക്ഷം**. ജനകൻ സംന്യാസവിഷയമായിച്ചെയ്ത ചോദ്യവം യാ **ജ്ഞവല്ല്യരുടെ ഉപദേശവും വേദത്തിൽ\_\_ജാബാലശ്രതി** യിൽ ഉരംപ്പെട്ടതിനു അശുദ്ധിയില്ല. ബ്രഹ്മഷ്ിവയ്യനായ ശ്രീ<u>ശ</u>കനം ഒരു രാജാവപദേശിച്ച ബ്രഹ്മവിദ്യമറെറാരുപ നിഷത്തിൽ അന്തർഭവിക്കുന്നതിനും ദോഷമില്ല. അതു പോലെ ഉളാലകൻ, പ്രാചീനശാലൻ, സത്യയജ്ഞൻ, ഭാല്ലവേയൻ, ശാക്രരാക്ഷൻ, ബുഡിലൻ മുമ്പാ<mark>യ വേദാ</mark> ചായ്പ്നമാർ അജാതശത്രുപ്രഭൃതിരാജാക്കന്മാരുടെ അടുക്കൽ ബ്രഹമചയ്യം ദീക്ഷിച്ച, ബ്രഹ്മഷ്ി ലോകത്തിന അ**തുവര**െ തീരെ അജ്ഞാതമായിരുന്ന ഏതാനം ബ്രഹ്മവിദ്യാപദ്ധ തികളെ അധ്യയനമാർഗ്ഗേണ ഗ്രഹിച്ചതിനൊ ആ ഭാഗം സാമവേഭത്തിൽ അടങ്ങ്ിയിരിക്കുന്നതിനൊ കുററമില്ല. അശേഷവേദപാരംഗതനായ ശ്രീ നാരദൻ 'അധീഹി ഗേ വ' എന്ന ശ്രീസനൽകമാരനോടപേക്ഷിച്ചകാണുന്നതി നാൽ മേൽപറഞ്ഞതും അധ്യയനം തന്നെ എന്നു സ്പഷ്ടം.

ഇങ്ങനെയെല്ലാം ഇരിക്കെ ഉദാഹരിച്ചമാതിരി കകല്പനം കേട്ടാൽ ചിരിക്കാനേ നിവ്വത്തിയുള്ള. 'ജായമാ നോ വൈ ബ്രാഹ്മണ സ്ത്രീഭിർ ഋണവാൻ ജായതെ; യജ്ഞേന ദേവേട്യേ; ബ്രഹ്മചയ്യേണ ഋഷിട്യോ; പ്രജ യാ പിതൃദ്യോ'—ബ്രാഹ്മണൻ മുന്നതരം ഋണത്തോടുകൂടി ജനിക്കുന്ദര: ഇതിൽ യജ്ഞംകൊണ്ടു ദേവന്മാരുടെയും ബ്ര ഹ്മചയ്യംകൊണ്ടു ഋഷികളുടെയും പ്രജോത്വാദനംകൊ ണ്ടു പിത്രക്കളുടെയും കടം തീർക്കേണ്ടതാണം"—എന്ന ശ്രു തിപ്രകാരം ബ്രാഹ്മണക്ഷത്രിയവൈശ്യന്മാർക്കു് ഋണ ത്രയാപാകരണം നിയതമാണെന്നു് പൂർവമീമാംസ 6\_3\_31\_ൽ ജൈമിനി നിർണ്ണയിച്ചിരിക്കുന്നു. മനവും ഇതിനോടു യോജിച്ചതന്നെയാണു് പറയുന്നത്ു്. എന്നാൽ 'യഭഹരേവ വിരജെത്തദഹരേവ പ്രവ്യജത്' എന്നുള്ള ശ്രുതിക്കു പ്രതൃഷയതി**ൽ വിത**ദ്ധമാകയാൽ ഇതു അസാ ധുവാണം'. ഈ **അഭിപ്രായ**ത്തെ ശ്രീമദ'വാർത്തികകാരൻ ഉറപ്പിച്ചിട്ടണ്ട് . 'ജ്യോതിഷ്ടോ മേന സച³ഗ്ഗ കാമോ യ **മേത**ം′\_സൂർഗ്റം കാംക്ഷിക്കുന്നവൻ ജ്യോതിഷ്ടോമയാഗം അനുഷിക്കണം \_\_എന്നു തുടങ്ങിയ ശാസ്ത്രം ഒരു ഭേദവും കൂ ടാതെ ഫലാർത്ഥികളെ ആകമാനം ഉദ്ദേശിച്ച് പ്രവർത്തി ക്കുന്നതാകയാൽ സുഖപ്രേപ് സയുള്ള പ്രാണിമാത്രത്തിനും ഇതിൽ അധികാരമണ്ടെന്നം \_\_'ഫലാർത്ഥത്തചാത് കർമ്മ ണഃ സർവാധികാരം സ്യാത്''\_എന്ന സൂത്രംകൊണ്ട ശങ്ക ഉത്ഭാവനംചെയ്ത, യജിക്കാൻ ദേവതാന്തരമില്ലായ്ക, അ സാമർത്ഥ്യം എന്നീ കാരണങ്ങളാൽ ഭേവതിര്യഗാദിപര ത്വമപ്പദിച്ച അനന്തരസൃത്രംകൊണ്ട് യാഗം മനുഷ്യാധി കാരവിഷയമായി ജൈമിനി സിദ്ധാന്തിക്കുന്നു; എന്നവ രികിലും വിഷയൈശ്വര്യാദികയം വികാരപ്പെടുന്നതോർ **അം അത്ഥിത**ചവം മന്ത്രാർത്ഥവാദ പുരാണാദിമാർഗ്ഗമായി ആകൃതിയുള്ളവിധം കാണുകയാൽ സാമർത്ഥ്യവും ദേവ ന്മാർക്കുണ്ടെന്നും ആകയാൽ ബ്രഹ്മജ്ഞാനകാണ്ഡ ത്തിൽ മനാഷ്യർക്കു മാത്രാല്ല ദേവന്മാർക്കാധികാരമുണ്ടെ ന്നും ഉള്ള നിശചയത്തിന്മേൽ 'തുപോൃപി…' എന്നു ഭഗ വാൻ ബാദരായണൻ സൃത്രിച്ചിരിക്കുന്നു. ദേവന്മാർ സം ന്യാസിച്ചിട്ടില്ലല്ലൊ എന്നു ശങ്കിക്കണ്ടാ. അവർ ഭോഗ എന്നാ**ൽ അഖ**ിലവിഷയവിതൃഷ്ണ നിഷ്യന്മാ**ാണം**'. യാണം' സംന്യാസം എന്നു സമാധാനപ്പെടണം.

> 'ഗായത്രീം പ്രണവം യജൂർലക്ഷൂീം സ്ത്രീശൂദ്രായ നേച്ഛന്തി യദി ജാനീയാൻ സമൃത്വാƒധോ അധൊഗച്ഛതി.' 'ന സ്ത്രീശൂദ്രൗ വേദമധീയാതാം'

എന്നും മററും ശ്രൂത്യാദിനിഷേധമിരുന്നിട്ടം 'സാർഗ്ഗകാമൻ ദശപൂർണ്ണമാസേഷ്യികളെക്കൊണ്ടു ജയിക്കണം' എന്നതി ലെ സാർഗ്ഗകാമശബൂത്തെപ്പററി പരാമർശിക്കുമ്പോഗം അതു പുല്ലിംഗമാണെന്നു ഐതിശായനാചാര്യപക്ഷംകൊ ണ്ട് ശങ്കിച്ച്, 'ജാതിം **തു** ബാദരായണോƒവിശേഷാൻ തസൂാത് സ്ത്രൃപി **പ്രതീയേ**തു…'

എന്നു ജൈമിനി സിദ്ധാന്തിക്കയും ആയതു സ്ത്രീപുരുഷ നമാർ രണ്ടിനേയും അധികാരപ്പെടുത്തുന്നുവെന്നു ഭാഷ്യകാ രൻ പറകയും ചെയ്കയാൽ സ്ത്രീകഠംക്ക് വലിയ രക്ഷ കിട്ടി. ഇതുകൊണ്ട്,

'ബ്രാഹ്മണേന ഷഡംഗൊ വേദോധ്യേയൊ **ജ്ഞേയ** ശച' എന്നു തുടങ്ങിയതിലെ ബ്രാഹ്മണപദം ജാതിപരമാ സിദ്ധിക്കുന്നു. പംവൃക്തിമാത്രപരമല്ലെന്നം വേദവേദാംഗാദി വിദ്യാവിഷയത്തിൽ ഏകപത്രി സർ വോന്നതൻ\_\_ആരെന്നറിയുന്നതിനായി ജനകമഹാരാജൻ നടത്തിയ മഹായജ്ഞത്തിൽ ഭാഗഭാക്കുകളായിരുന്ന 'ആ ശാല (ആത്തമാഗ<sub>)</sub> ഉഷസ്സ (കഹോള) ഉദ്ദാലകാ'ദി മ**ഹർ** ഷിമാരെ ജയിച്ച് സംമാന്യനായിരുന്ന ആചാര്യയാജ് ണവല"കൃനോടു വാദകോലാഹലം കൂട്ടിയ ഗാർഗ്ഗി, അ **ഇപോലെ ബ്രഹ്മവിദുഷിയായിരുന്ന മൈ ത്രേയി മുത** ലായ സ്ത്രീരത്തങ്ങരം ഗുരുമുഖമായി വേദാധ്യയനംചെയ്ത പണ്ഡിത്ാഗ്ര്യകളായിരുന്നുവെന്തഹിക്കയും സംവാദംകൂടി ആഖ്യായികാത്രപത്തിൽ വേദമുഖത്തു കാ ണുകയും ചെയ്യാം. വചക്നുവാത്മജയായ ഈ ഗാർഗ്ഗി ഒരു പരമാർത്ഥഭിക്ഷുകിയം ജനകസഭയിൽ ചെന്നു വാദി ക്കയും മററും ചെയ്തപ്പോരം നിരാവരണ—ജാതരൂപധര— ആയിരുന്നിട്ടം അവരെക്കണ്ടതിൽ മഹർഷിമാർക്ക് സംഭ വിച്ചതായിപ്പറയപ്പെടുന്ന മനഃസകോചാദിലവമാത്രം ഉ ണ്ടാകാഞാവിധം ചിത്തസംയമവിശിഷ്യയം ആയിരുന്നു വെന്നും ആത്മപുരാണാദികളി**ൽനി**ന്നു പഠിക്കാം. പോലെ ജനകനമായി വാദം നടത്തിയ സുലഭയെന്ന സംന്യാസിനിയം അധ്യയനാദിസമ്പന്നയായിരുന്നു എന്ന സംഗതി സുപ്രസിദ്ധമാണല്ലൊ. ഇനി ബൃഹദാരണ്യ കോപനിഷത്ത് 6\_4\_17\_ൽ 'തൻെറ പത്രി പണ്ഡിത യായി ഭവിക്കയും ദീര്ഘായുസ്സായിരിക്കയും ചെയ്യണമെ ന്നം" ഇച്ഛിക്കുന്നവൻ തിലൌദന്ത്രപമായ 'ചരു' രൂപപ്പെ ടത്തി ഘൃതസമ്മിശ്രമാക്കി ഭായ്യയോടുകടി ഭ**ക്ഷി**ക്കണം;

എന്നാൽ താദ്ദശപ്രജോത്പാദനത്തിന ശക്താകം' എന്നു പറഞ്ഞിരിക്കയാൽ ഇവങ്ങട വിദ്യാവത്ത യദ്ദച്ഛാപ്രാപ്ത മല്ലെന്നുവരുന്നു. ഇതോടുകൂടി വാത്തികത്തിലെ സ്വയം അധ്യാപികയായ 'ഉപാധ്യായാ' സ്വയം വ്യാഖ്യാത്രിയാ യ 'ആചായ്യാ' മതലായവയം ജഹാഭാഷ്യത്തിലെ 'ശത പഥികീ, കാശകൃത്സ്സാ' മതലായ ശബ്ദങ്ങളം സ്ത്രീക്യക്ക അധ്യാപനാദ്യധികാരവും നൽകുന്നുവെന്ന തീർച്ചതന്നെ.

ശൂദ്രതടെ കായ്യമൊ? മുമ്പ ദേവന്മാരുടെ സംഗതി യിൽ അർത്ഥിത്വസാമർത്ഥ്യാദികഠം അധികാരകാരണമാ യി പറഞ്ഞിരിക്കുമ്പോഠം, ആവകയെല്ലാം തികഞ്ഞ അ വരെ, സ്ത്രീകളിൽ കടയാക്കി, തിയ്യഗ്ജന്തുക്കളോടൊപ്പം,

'<u>ശൂദ്രോ</u>ƒസമർത്ഥോƒ<sup>,</sup>ഗനിഹോത്രാഭി നിർവത്തയി<u>ത</u>ം'

എന്നു ശാബരഭാഷ്യവും മററും പറയുമ്പോലെ ഖണ്ഡിച്ചു എങ്കിലും തീണ്ടജാതിയായ തള്ളുന്ന**ള്ള കടുപ്പംത**ന്നെ. തച്<mark>ചനം" 'രഥകാര്ന്യായ'പ്രകാരം യജ</mark>"ഞാദ്യധികാരമണ്ടെ സൌധന**ചനജാതിപ്പേരു**കാര ന്ത വൃവസ്ഥാപിക്കുന്ത. നായ ഈ തച്ചൻ...രഥകാരൻ...ത്രൈവണ്ണികന്മാരിൽനി ന്നു് അല്പം ഹീനനാണെന്നുവരികിലും <u>അ</u>ഭ്രനല്ല എന്നും മററും മീമാംസാഭാഷ്യം പറയുന്നുണ്ടുതാനും. ഇതുപോലെ സ്ഥപതീഷൂധികരണ\_നിഷാഭസ്ഥപിതന്യായ—പ്രകാ രം രൌദ്രയാഗത്തിനു ത്രിവണ്ണത്തിലു∞പ്പെടാത്ത നിഷാ **ദൻ** കാട്ടാളൻ അല്ലെങ്കിൽ ഒരുജാതി മുക്കുവൻ അധികാ രിയാണെന്നു നിണ്ണയിച്ചിരിക്കുന്നു. ഈ നിലയ്ക്ക് ഇത്തരം തീണ്ടജാതിയെക്കായ നിഹീനരായിക്കരുതി യജ്ഞാദി ബഹിഷ'കൃതരംക്കിയ ശൂദ്രർ ആരായിരിക്കമെന്നുനോ ക്കിയതിൽ മേല്പറഞ്ഞ തച്ചൻ, മുക്കുവൻ മുതലായവരോ ടൊപ്പം, ആയ്പ്നാരുടെ വേഷഭാഷാമയ്യാഭകളെ കൈക്കൊ

> 'ശ്രളധാനഃ ശുഭാം വിദ്യാച മാദധീതാവരാദപി; അന്ത്യാദപിപരം ധർമ്മം സ്ത്രീതേം ഒഷ്കലാദപി'

ള്ളാതിരുന്ന കൂട്ടരാണെന്നുകിട്ടുന്നു. എന്നാൽ,

എന്ന മനുവചനപ്രകാരം നീചങ്കൽനിന്നുപോലും വിദ്യോ പദേശം സ്വീകരിക്കാമെന്നുവരികകൊണ്ടും,

> അബ്രാഹ്മണാഭധ്യയനമാപദി ശുശ്രൂഷാനുവ്രജ്യാച യാവഭധ്യയം'

ത്രൈവണ്ണികേതരന്മാരിൽനിന്നു" അധീതിയം അധ്യയന പൂത്തിവ്രെ ആ ഗുരുവിൻെറ പരിചയ്യയം ആകാം എന്നു ബോധായനൻ പറകകൊണ്ടും ശൂദ്രാദികളിലും **അധ്യയ** നം ചെയ്യിക്കുന്ന യോഗൃന്മാരുണ്ടായിരുന്നതായി തെളി <u>ശ്ര</u>ദ്രർക്കു വേദശാസ്ത്രാധ്യയനാധികാരം, നിമിത്ത മപേക്ഷിച്ച**്** സിദ്ധിക്കമേന്നാണ**് ചില ആചാ**ശ്വനമാർ അഭി[പായപ്പെടുന്നതും. ഈ കൂട്ടത്തിൽ ഒരാളാകുന്നു ആചായ്പ്പാദരി എന്നു കണക്കാക്കാം. മലയാള**ത്ത**ിലെ ഒരു വെളത്തേടത്തിയടെ പത്രനായിട്ട് ഐതിഹ്യം**കൊ** ണ്ടറിയപ്പെടുന്ന ഗേവാൻ ഭർത്തുഹരി തന്റെ സഹോദര ന്മാരോടൊപ്പം വേദമഹാഭാഷ്യാദിപരിശീലനംചെയ്യണ മെന്നു് ആഗ്രഹിക്കുന്നപ്രകാരം പിതാവിനെ ധരിപ്പിച്ച പ്പോയ നിമിത്തവിശേഷത്താലെ അതു ചെയ്യാവു് എന്നു പ്റഞ്ഞു വൈരാഗ്യനിഷ്യ അവലംബിച്ച് അധ്യയനം കഥ ഇതിന്നൊരുദാഹരണമാണും. സത്യകാമൻ എന്ന ജാബാലൻെറ കായ്യാമടുക്കാം. വേദ ശാസ്ത്രാധ്യയനത്തിനായി തനിക്ക<sup>ം</sup> ഗുരുകലബ്രഹമചയ്യമ**ന** ഷ്ടിക്കണമെന്നുള്ളതിനാൽ ഗോത്രനാമം അറിയുന്നതിനു വേണ്ടി തദ്വിഷയമായി സത്യകാമൻ ജബാലയെന്ന മാ താവിനോട്ട ചോദ്യംചെയ്തതിൽ അവർ സൂതവ്വത്തിയിൽ പെപ്പാട്ടിയായിരുന്നു ആരെയെല്ലാമൊ പരിചരിച്ച കാ ലത്തും ജനിച്ചതെന്നല്ലാതെ അതൊന്നും രൂപമില്ലെന്നു പ ഇതുകൊണ്ടു് അവർ ദാസിമാത്രമല്ല, പു റഞ്ഞുകാണുന്നു. **ത്രൻ ആരിൽ**നിന്നത്ഭവിച്ചവെന്നുനിശചയിക്കാൻ അവസ രമില്ലാതെപോയതിനാൽ ഒരു 'കട്ടനി'തന്നെ എന്നു വ്യാ ഖ്യാനാപേക്ഷകൂടാതെ അറിയാം. ഈ ജാബാലൻ ഗൌ തമീയഹാരിദ്രുമതനെണ മഹർഷിയടെ അടുക്കൽ ബ്രഹ്മ അധ്യയനസമ്പന്നനായിത്തീർന്ന കഥ ചയ്യം **ദീക്ഷിച്ച**് **ഛാന്ദോഗ്യം നാലാം അദ്ധ്യായം 4**ചാം ഖണ്ഡത്തി**ൽ**നിന്നു . ഗ്രഹിക്കാം. പരീക്ഷയിൽ അധികാരി എന്നു കാണാനി ടയയാൽ വേദവേദാന്തവിദ്യകര നൽകാൻ തയാറാകുന്ന തരം ഗുണലുബ്ധന്മാരായ ആചായ്യന്മാർ എല്ലാ കാലങ്ങളിലുണ്ടായിരിക്കുന്നതാണു്. മഹർഷിമാർ കൌലടേര നേന്നു പറഞ്ഞധിക്ഷേപിച്ച മണൽകാട്ടിൽ വെയിലത്തു് ഏകാന്തതടങ്ങലിലാക്കിയ സമയം അപോനപ്ത്രീയ ഇക്കോര കണ്ടുപിടിച്ച സ്വയം നിമ്മിച്ച കവഷൻ അതിനുമുമ്പതന്നെ വേദശാസ്ത്രാഭിവിദ്യാവിവേനായിരുന്നു ആരെങ്കിലും പറഞ്ഞറിയിക്കണമോ? ശുദ്രനായ അയാളെ ബ്രാഹ്മണനായി സ്വീകരിച്ച് ഋഷിമാർ അ പോനപ്ത്രീയയാഗം അനുഷിച്ചത് ഇത്തരം ഗുണലുബ്ധസ്വഭാവം കൊണ്ടല്ലെ?

ശ്രുതിസൂൃതിപ്രതിപാദനം അനുസരിച്ചു വർണ്ണാശ്ര മധർമ്മങ്ങളെ പരിപാലിക്കാൻ ഒരു സാധാരണമന്ഷ്യന സാധിക്കയില്ലെന്നു, വിധിനിഷേധബാഹുല്യംകൊണ്ട് ഏകദേശം നിശ്ചയിക്കാം. എങ്കിലും നാഡിംധമജനംഗ മാദി തീണുജാതി സ്ത്രീലോകവൃതികരം, മദ്യമാംസസേ വ, ഉൽക്കോചാദിസ്ഥീകാരം മുതലായി വേദശാസ്ത്രങ്ങരം ക്കും സ്വസമുദായത്തിനും സഹൃദയസമിതിക്കും തീരെ ചേ രാത്ത കൃത്യങ്ങളെ നിത്യവൃത്തിയായി പരിപാലി**ക്കു**ന്ന വല്ല ബ്രാഹ്മണജാത്യഭിമാനക്കാരുമുള്ളപക്ഷം അവർ, മററു സമദായമെല്ലാം പൂരോഹിതപ്രക്ഞപ്ലാചാരമര്യാദ കളെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കണമെന്നു് ഇന്നു ശ**ിക്കുന്നതിനെ**റ രസഹ്യം ഇന്നതെന്നു കരുതത്തക്ക് ബുദ്ധ്യന്മേഷമുണ്ടായാൽ പൂർവന്മാ<mark>രിൽ</mark> **ജാത്യാചാരവ്യവസ്ഥാപയിതാക്കളായ** ചി**ലരുടെ** സ്ഥാർത്ഥപരത**യും** മററു ചിലരുടെ പരേച്ഛാ വശംവദതയും മൂലമാണും മേൽപ്രകാരം അന്യായകല്പന വം ജല്പനവം ശാസ്ത്രമഖങ്ങളിൽ പടർന്നതെന്ന് ഉദ്ദർശി തങ്ങളുടെ നയം അന്യസമദായത്തിനിടയിൽ ഇ നിമേൽ ഫലിക്കയില്ലെന്നു കരാമലകംപോലെ ഏതാണ്ട പ്രത്യക്ഷപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന ഇക്കാലത്ത്യ് ചിലർ ചെയ്യുന്ന സൂ ത്രപ്പണിക്ഠംകം പൂർവന്മാരുടെ ഏതാനും സൃത്രങ്ങാക്കും തമ്മിൽ വലിയ വൃത്യാസമില്ല. ഒത്തെങ്കിലാകട്ടെ,

എന്നേ രണ്ടുകൂട്ടർക്കമുള്ളവെന്നു് അന്നുമിന്നുമുള്ള ഗുണയാണ് മൌലികളുടെ അഭിപ്രായം നിങ്ങളെ പഠിപ്പിക്കുന്നുണ്ട ലൊ....ആരെല്ലാം നിഷേധിച്ചാലം അന്തര്യാമി അറിഞ്ഞു ള്ള അധികാരിത്വം അഭിവ്യക്തമാകുന്ന ക്ഷണത്തിൽ അ വർ, എങ്ങനെയായാലം വേണ്ടില്ല, അധ്യയനത്തിൽ വിശിഷ്ടാകതന്നെ ചെയ്യം \_\_'പരാഞ്ചി ഖാനി വൃത്വണ ത് സ്വയംഭ്രഃ' എന്നു തുടങ്ങിയ ശ്രുതി, സൃഷ്യപ്രാണി പ രാഗ് ദൃഷ്ടിയായിപ്പോ കത്തക്കവണ്ണം ഇന്ദ്ര വാത്താക്ക ഈശ്വരൻ ഒരു മറയിട്ട് എന്നു പറഞ്ഞു 'കശ്ചിദ്ധീരഃ പ്ര തൃഗാത്മാന മൈക്ഷദാവൃത്തചക്ഷു:...' അനേകസഹസ്രം പേരിൽ തീവ്രാമുക്ഷയുള്ള ദുർല്ലഭം ചിലർ ആ മറനീക്കി ആത്മദാശനം ചെയ്യുന്നു എന്ന ടി ശ്രുതിഭാഗം മുമുക്ഷുവി നെ ധീരപദംകൊണ്ട് വിശേഷിപ്പ്ച്ചത്ല് വെറുതെയാ ണൊ? ആകപ്പാടെ കാര്യങ്ങളുടെ കിടപ്പ് ഇപ്രകാരം ആ കകൊണ്ട് ആതം പഴിതപിക്കേണ്ട ആവശ്യമില്ല\_പോ രെങ്കിൽ ശൂദ്രാദികഠംകും അനുകൂലമായ പ്രത്യക്ഷശ്രതിയും ഇല്ലാതെ ഇരിക്കുന്നമില്ല. 'യഥേമാം വാചം കല്യാണീ മാവദാനി ജനേഭ്യഃ; ബ്രഹ്മരാജന്ന്യാഭ്യാം ശൂദ്രായചായ്യായ സ്വായചാണായ' എന്ന യജ്ജർമന്ത്രം യാതൊരു പക്ഷാന്ത രത്തിനും ഇടംകൊടുക്കാതെ ബ്രാഹ്മണക്ഷത്രിയശൂദ്രവൈ ശ്യഭൃത്യാദികഠംക്കായി ഉപദേശിച്ചിരിക്കുന്നതു നോക്കുക.

ഈവകയൊന്നും ഇല്ലെന്നിരിക്കട്ടെ, എന്നാലും ശു ദ്രൻ അനഗ്നികൻ — ഒശ്രൗതസൂാർത്തകർമ്മഹിനൻ — ആ ണെന്നു മീമാംസാഭാഷ്യാദികഠം സ്ഥാപിക്കൊണ്ടും വേ ദവ്രതം അവസാനിപ്പിച്ചവനായാലും യജ്ഞദീക്ഷിതനാ യാലും വേണ്ടില്ല; ബ്രഹ്മചര്യം അവസാനിപ്പിച്ചു, എ ന്നാൽ ആശ്രമാന്തരം സ്വീകരിച്ചിട്ടുമില്ല, അങ്ങനെയുള്ള വരായാലും ബ്രഹ്മവ്രതക്കാരനായാലും വേണ്ടില്ല; നഷ്യാ ഗ്രിയായാലും ഒരഗ്നിയുമില്ലാത്തവൻ—ഒശ്രൗതസൂാർത്തക മ്മഹീനൻ—ആയാലും വേണ്ടില്ല; ഏത്ര സമയം വൈരാ ഗ്യം—വിഷയവൈത്രഷ്ണ്യം—ഉണ്ടാകന്നോ അപ്പോഠം തന്നെ സംന്യസിക്കാം എന്നു് മമ്പുദ്ധരിച്ച ശ്രുതി പറക കൊണ്ടും പൂർവാപരങ്ങഠം ആലോചിക്കാതെ സംന്യസി ക്കാൻ ശൂദ്രാദികഠംക്കു മാത്രമല്ല ഏവർക്കും അധികാരമ ണ്ട് എന്നുള്ളതു് ഇളക്കമററ സംഗതിയാകുന്നു. പക്ഷെ സംന്യാസഹേത പരവൈരാഗ്യമാണെന്നും ബ്രഹ്മലോ കപര്യന്തമുള്ള ഭോഗ്യഭോഗപ്രപഞ്ചത്തിന്റെ തുണീകരണ മാണം' വൈതുഷ്ണ്യപരമകാഷയെന്നും ഉള്ള ഭാഗം ഒരി ക്കലും വിസൂരിച്ചുകൂടാ''.

#### ji സംന്യാസവിധി

''ഉത്തരായണകാലത്ത പൌർണ്ണമാസിനാരം ആദോ ഏഴോ രോമം മാത്രം ശേഷിക്കമാറു് തലമുണ്യനം ചെയ്യ് സ്കാനം കഴിച്ചു കൗപീനം, വസ്ത്രം മുതലായതു് കാവിമ ക്കി വെച്ചിട്ട് കൃച്ഛ്റഭാനം കഴിക്കക. പിന്നീട് നാന്ദീ ശ്രാദ്ധം. ഇതു് ഊട്ടിയോ ദാനമായിട്ടൊ ചെയ്യാം. (സാം ഗ്രീകനെങ്കിൽ—'അയം തേ യോനിർഋത്വിജോ യതോ ജാതഃ പ്രാണാഭരോചഥാഃ പ്രാണം ജാനന്നഗാരോഹ അഥതോ വർദ്ധയരയിം', 'യേഷ…അഗ്നിഃ സൃയ്യ്യും പ്രാണം ഗച്ഛസ്വാഹാ ഓം സ്വാം യോനിം ഗച്ഛസ്വാഹാ' എന്നു് ആന്ന വ്യാഹൃതികളിലും അവയെ അകാര ഉകാര മകാര അടളിലും മറയ്ക്കലയിപ്പിച്ചു ജലംകൊണ്ടുപാരണചെയ്ക.പിന്നീട്ട്, 'ഓം സ്വാഹാ' എന്നു ശിഖ—കുടമ—പറിച്ചു.

'യജ്ഞോപവീതം പരമം പവിത്രം പ്രജാപതേയ്യത് സഹജം പുരസ്താൽ ആയുഷ്യമഗ്രം പ്രതിമഞ്ച ശുഭ്ര യജ്ഞോപവീതം ബലമസ്ത തേജഃ-

യജ്ഞോപവീതം ബഹിർന്നനിവസേത്താമന്തഃപ്രവിശ്യ മധ്യെഹ്യൂജസ്രം പരമം പവിത്രം യശൊബലം ജ്ഞാന വെസുാദികളോടുകൂടി 'ആപൊ ബൈ സർവാദേവതാഃ സർ വാട്യോ ദേവതാട്യൊ ജൂഹോമിസാഹാ' എന്നു ജലത്തിൽ ആഹ്തികഴിച്ചു, 'ഓം ഭ്രഃ സംന്യസ്തം മയാ, ഓം ഭുവഃ സംന്യസ്തം മയാ, ഓം ശ്രൂ സംന്യസ്തം മയാ, ഓം ശ്രൂ വടക്കോട്ട ഏഴടി സാം സംന്യസ്തം മയാ' എന്നുച്ചരിച്ചു വടക്കോട്ട ഏഴടി നടക്കുക. അനന്തരം 'കൌപീനാധാരം കടിസൂത്രമോം' എന്നു കടിസൂത്രവും 'ഗ്രഹ്യകാച്ഛാദനം കൌപീനമോം' എന്നു കൌപീനവും 'ശീതവാതോഷ്ണത്രാണകരംവസ്ത്ര മോം' എന്നു കാഷായവസനവും ധരിച്ചുകൊയക, [ദണ്ഡ ധാരണപക്ഷത്തിൽ, നാസാദഘ്നമൊം, ശിരഃപരിമിര ചോ ആയി സപ്തനവെകാദശമുട്ടകളുള്ളതായിരിക്കുന്നു തിൽ ഒരു വേണുദണ്ഡം 'സഖാമാഗോപായോജു സഖായോസീത്രസ്യവങ്ങോസിവാർത്രഘ്നു ശമ്മെ ഭവയൻ പാപം, തന്നിവാരയ' എന്നു മന്ത്രിച്ചു ധരിക്കേണ്ടതാണു".) അതിന്റെശേഷം...

'യോ ബ്രഹ്മാണം വിദധാതിപൂർവം യൊ വൈ വേദാംശ്ച പ്രഹിണോതി തസ്സെ തം ഹ ദേവമാത്മബുദ്ധിപ്രകാശം മുമക്ഷൂർ വൈ ശരണമഹം പ്രപട്യെ,'

എന്നു ഗുരുവിനെ സ്തുതിച്ച് ആതമാഭേദേന ധ്യാനിക്കുന്ന തോടുകൂടി ദാദശവാരം പ്രണവംകൊണ്ടുഭിമന്ത്രിച്ച ശംഖതീർത്ഥം ഗുരു, ശിഷ്യൻറ ശിരസ്സിൽ അഭിഷേകംചെയ്ത പ്രണവമഹാവാക്യങ്ങളെ ഭക്ഷിണകർണ്ണത്തിൽ ഉപദേ ശിച്ച ആശ്രമോചിതനാമം കല്പിക്കുക. ഇത് ഏററവും ചുരുങ്ങിയ ക്രമാണും. കമ്മകാണ്ഡമഹാനിബന്ധകാര ന്മാർ തങ്ങളുടെ ഗ്രന്ഥത്തിൻെ വിസ്താരമന്മസരിച്ച് ഇതിനുള്ള വിധവും അതിവിസ്തൃതമാക്കീട്ടുണ്ടും. വിസ്ത രഭയത്താൽ അവരുടെ അഭിപ്രായങ്ങളെ ക്രോഡീകരിച്ചും ഇവിടെ വിമർശിക്കുന്നില്ല.

ചൌരവ്യാ[ഘസർപ്പാദിയാൽ ജീവിതാത്യയം പ്രാപിച്ചിരിക്കുന്ന ആതുരൻെറ സംന്യാസത്തിനു നിയമവിധികളാന്നും ആദരിക്കേണ്ടതായിട്ടില്ല. അങ്ങനെയുള്ള ഘട്ടങ്ങളിൽ 'പ്രേഷമംത്രസ്തസംന്യാസം' എന്നപ്രകാരം പ്രേഷോച്ചാരണം മാത്രം മതിയാകും. ആതുരൻ ജീവിക്കുന്നെങ്കിൽ മുറയ്ക്കു സംന്യസിക്കയും ചെയ്യാം.

#### 5. ഈശചരഭക്തി

''സത്യസംകല്പതാം, സൃഷ്ട്യാദികര്ത്തതാം മൗലായ ഗുണങ്ങളാലും, സത്യജ്ഞാനാദിസ്വരൂപത്താലും ഈശ<u>ാ</u> രൻ പ്രസിദ്ധനാണുല്ലൊ. ക്തേി എന്നതു് ഈശ്വരവിഷ യമായി, വെണ്ണമതലായ ദ്രവ്യംപോലെ, അലിഞ്ഞു മുറി നില്ലുന്ന ഒരു മനോവ്വത്തിയാകുന്നു യാദ്ധാരകണക്കെ എന്നു ശ്രീമന്മധുസൂദനസരസ്വതിസ്വാമി പറയുന്നു. മസ്സേഹാദികളാകുന്ന ചിത്ത വൃത്തികളോടു ശ്രദ്ധാ ബഹു മാനാദികരം കലർത്തി ഈശ്വർവിഷയമാക്കപ്പെട്ടമ്പോരം അതിനെ ഭക്തിയെന്നു പറയും. ഭക്തിയുടെ പ്രകൃതി സേ വയിലാണും സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതും എന്നു ഗാരുഡത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. നേത്രശോത്രാദികളായ ഇന്ദ്രിയങ്ങ∙ം വഴി ഗ്രഹിക്കുന്നതും ഈശ്വരനിൽ സംബന്ധിച്ചിരിക്കുന്ന മഹിമാനഭാവത്തിൽ തുമായ ഏകാഗ്രമായിരിക്കുന്ന ചിത്തവൃത്തിതന്നെ ഭക്തിയെന്ന കാപിലേയോപാഖ്യാന ത്തിൽ പറയന്നു. വെയിലേററ ശരീരത്തി(ന്മേ)ൽ പനി നീർതുള്ളി വീണാൽ വിചാരം മുതലായതുകൂടാതെ ഉണ്ടാ കന്നകളിമ്മപോലെ, ഈശ്വരനെ സംബന്ധിക്കുന്ന കാര്യ **ഞ്ങ** വഴി ഉണ്ടാകുന്ന ചിത്താർദ്രതയാകുന്നു ഇതെന്നു പറ യേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. ഈ ഭക്തിയാകുന്ന 'അംഗി' താഴെ പ്പറയുന്ന 8 വിധ 'അംഗങ്ങ'ളോടുകൂടിയതാകുന്നു, അവ, (1) ഈശവരഭക്തന്മാരെക്കുറിച്ചുള്ള വാ**ത്സ**ല്യവും, (2) ഈ ശ്വരകാര്യങ്ങളിൽ പ്രവർത്തിക്കുമ്പോരം താൻ ഇപ്രകാരം പ്രവർത്തിക്കുന്നതുകൊണ്ട് കേമനാണെന്നു ഡംഭ്രഭാവി ക്കാതിരിക്കുകയും, (3) ഈശചരപൂജനത്തെക്കുറിച്ച് അന മോദനവും, (4) എദയത്തെ നിമ്മലമാക്കിക്കൊണ്ടു° ഈ ശ്ചരാരാധന ചെയ്യുകയും (5) ഈശ്ചരകഥാശ്രവണത്തിൽ താത്പര്യവും, (6) അങ്ങനെയുള്ള സന്ദർഭങ്ങളിൽ രോമാഞ്ചം മുതലായ അംഗവികാരങ്ങരം ഉണ്ടാകലും (7) സർവ കാലവും ഈശാരവിഷയമായ സൗമരണയും, (8) ഈശാര നാമങ്ങര എല്ലായ്പോഴം കീത്തിക്കയും ആകുന്നു എന്നു ഗൗതമീയത്തിൽ പറയുന്നു. ഇപ്രകാരമുള്ള ഭക്തിയോടുകടിയവൻ ഹീനജാതിയിൽ ജാതനായിരുന്നാലും മുനിയാകുന്നു എന്നാണ് മഹർഷിമാരുടെ അഭിപ്രായം.

ഭഗവത്കഥ കേരംക്കുകയും ഇണനാമാദികരം കീർ ത്തിക്കുകയും അടിക്കടി ഭഗവാനെസൂരിക്കയും ക്ഷേത്രാദി കളിൽ പരിചരിച്ച് ഈശ്വരപാദസേവ ചെയ്കയും പൂ ജിക്കയും വന്ദിക്കയും ദാസഭാവത്തിൽ വർത്തിക്കുകയും സഖിഭാവത്തിൽ അനുചരിക്കുകയും ആത്മസമർപ്പണം (തന്നെക്കൂടെ ഈശ്വരനായി സമർപ്പണം) ചെയ്കയുമായ നവാംഗമാകുന്നു ഭക്തിയെന്നു ഭാഗവതത്തിൽ പറഞ്ഞി രിക്കുന്നു. ക്ഷേത്രക്കാര്യം പറഞ്ഞതുകേട്ട പരിഷ്കാര ഭ്രമക്കാർ കയർക്കാതീരിക്കുന്നതിനു് ആയതു അവർക്കായി കല്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതല്ല, എന്നോർത്താൽ സമാധാനമുണ്ടാ കുമെന്നു വിശ്വസിക്കുന്നു. അങ്ങനെ ഉള്ളവരെ ഉന്നി ഭക്തികാലും ഊന്നുന്നില്ല. ഈ ഭക്തിപൂർവവാസനാ ജന്യമാകയാൽ അഭ്യാസംകൊണ്ടു സിദ്ധിക്കുന്നതല്ല. ഇങ്ങനെ ആയാൽ മററുള്ളവർക്കുഗതി എന്തെന്നാണെങ്കിൽ

''ചിത്താർദ്രത്വമൃതേ വിചിന്ത്യബ<u>ഹ</u>ഭിഃ സിദ്ധ്യന്തി ജന്മാന്തഒരഃ''

എന്നു ഭട്ടതിരിപ്പാടിൽനിന്നും പറഞ്ഞ (ആത്മ)വിചാരം തന്നെ ഗതി. അതിനിവിടെ പ്രവേശം ഇല്ലാത്തതുകൊ ണ്ട് ഭക്തിയെത്തന്നെ നമുക്കു തുടരാം.

ആദികവിയായ ശ്രീ. വാല•മീകി, ശ്രീരാമസാമിയെ ഒരുന്മത്തനാക്കി വണ്ണിച്ചിരിക്കുന്നു എന്നും, ഭഗവാൻ ശ്രീ. വേദവ്യാസൻ അദ്ദേഹത്തിനെ ഒരു പരമജ്ഞാനിയാക്കിത്തന്നെ സൂരിച്ചിരിക്കുന്നു എന്നും സർഖദർശി പണ്ഡിതശിരോമണിയായ നാഗേശ്വരമുട്ടൻ പറഞ്ഞതുപോ

ലെയുള്ള അദ്ധ്യാത്മപ്രശംസയ്ക്ക് വിഷയമായ അദ്ധ്യാത്മ രാമായണത്തിൽ ഭക്തിയുടെ സാധനങ്ങളെക്കുറിച്ച് ഭഗ വാൻ ശബരിക്ക് ഉപദേശിക്കുന്ന ഘട്ടത്തിൽ താഴെ കാ ബംപ്രകാരം പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു.

1) സത്തുക്കളുമായുള്ള (സഹശയ്യാസനാശനാദി) സം സർഗ്ഗം; 2) ഭഗവാൻറ അപാരച റിത്രത്തെ വർണ്ണിക്ക ക, ്3) ഭഗ്വാൻെറ അനന്തഇന്നങളെ പുകഴ്ത്തുക, അല്ലെങ്കിൽ അവയിൽ പിടിപാടുണ്ടായിരിക്കുക 4) ഉപ ദേശവിശേഷ അളെ വ്യാഖ്യാനിക്കക, 5) ഈശ്ചരാംശ ഭ്രതനായ ഗുരുപിനെ ദേവങ്കൽനിന്നും അഭിന്നമായി സൂര ണാദികയംകൊണ്ട ആരാധിക്കും, 6) കഠിനോപദ്രവം മതൽ പ്രാണഹാനി വരെയുള്ള ഹിംസ് സകല ജീവിക ളിലും വർജ്ജിക്കുക\_, വാക്കിലും കർമ്മത്തിലും വാസ്തവ ധർമ്മമുണ്ടായിരിക്കുക, പരദ്രവ്യം ബലാലപഹരിക്കായ് ക, ബ്രഹ്മചര്യം (\_വിഷയപ്രവൃത്തിയില്ലായ'ക) ഇന്ദ്രി യാർത്ഥങ്ങളിൽ പററുമാനമില്ലായ്ക, എന്നീയമം.\_, മൃജ്ജ ലാദികളെ കൊണ്ടുള്ള ബാഹൃശൗചം, മന്ത്രോച്ചാരണങ്ങ ളെകൊണ്ടുള്ള ആന്തരശൗചം, ഇത്രയം ചേർന്ന ദേഹാത്മ ശോധന; മനസ്സിനുള്ള സന്തോഷം, (\_കലക്കമില്ലായ'ക<sub>)</sub> തപസ്സ<sup>ം</sup>, വേജാത്രജപം (\_പ്രണവോച്ചാരണം) ഈശചര് ധ്യാനം തുടങ്ങിയ നിയമം \_ഇവ കൈക്കൊണ്ട് പുണ്യസ മ്പന്നനായി അദ്ദേഹത്തെ ആരാധിക്കുക, 7<sub>)</sub> അവതാരമൂർ ത്തിയായ ദേവൻെറ മൂലമന്ത്രങ്ങ ഉപാസിക്കുക, 8) എ ലാ പ്രാണിവർഗ്ഗത്തിലും ഈശവരാംശം എന്ന ബ്ദ്ധി ഉണ്ടായിരിക്കുക്, ഭക്തന്മാരിൽ സദ്ബുദ്ധി ഉണ്ടാക, ബാ ഹൃവിഷയങ്ങളിൽ വിരക്തിസംഭവിക്കുക, സർവലോക ങ്ങ≎ം**ക്കും അ**ടിസ്ഥാനം പരമാത്മാവാണെന്നു ഉറയ<sup>ം</sup>ക്കുക, 9<sub>)</sub> ജീവാത്മപരമാത്മാക്കളുടെ ഏകത്വത്തെക്കുറിക്കുന്ന തത്തചശാസ്ത്രത്തെ ആധാരമാക്കി വിചാരം ചെയ"ക ഇവ യാകുന്നു ആവക ഭക്തിസാധനങ്ങാം.

മററു പുരാണങ്ങളിലെ നിശ്ചയപ്രകാരം നോക്കു മ്പോരം, ക്ഷേത്രാദികളിൽ പ്രതിഷ്ഠിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഈശ്വ രനെ ദർശിക്കക, ക്ഷേത്രോപവാസം ചെയ°ക, ധൂപദീ പാദികളെ ആഘ്രാണിക്കുക, നിർമ്മാല്യം മുതലായതു ധരിക്കുക, ഭഗവ്തസന്നിധിയിൽ നൃത്തമഭിനയിക്ക, വീ ണാദിവാദനമാചരിക്ക, ഭഗവല്ലീലകളെ പ്രദർശിപ്പിക്ക ക, ഭഗവഭ് ഭക്തന്മാരെ, സേവിക്കുക, പത്മാക്ഷമാല മുതലായതു ധരിക്കുക, ഏകാദശ്യാദിവ്രതമ**നു**ഷിക്കുക, വ്ര താംഗമായി ഉറക്കൊഴി<mark>യുക, ക്ഷേത്രാദി പണിയിക്ക</mark>െ, ഭഗവദ"ധമ്മങ്ങളെക്കുറിച്ചും ഭക്തന്മാരുടെ ലക്ഷണങ്ങളെ ക്കുറിച്ചം രേഖപ്പെടുത്തിയിട്ടുള്ള പ്രമാണങ്ങരം പഠിച്ചറി യുക, ഭക്തിയുടെ ലക്ഷണം ഗ്രഹിക്കക, 'ഗൗണഭക്തി'യും 'മഖൃഭക്തി'യം തിരിച്ചറിക, 'പ്രേമഭക്തി'യെന്ന പറ**യ** പ്പെടുന്ന ഭക്തിക്കടുത്തതും അകന്നതുമായ ലക്ഷണങ്ങളെ ഗ്രഹിക്കുക, ഇത്യാദികളം ഭക്തിയുടെ സാധനങ്ങളായി കാണാം. 'പ്രേമഭക്തി' എന്ന ഉത്തമ (പ്രകൃഷ്ട) ഭക്തി ∡ററുവിഷയ ങ്ങളിലാകട്ടെ മറെറാരായക്കാകട്ടെ ്**അതിദുർ** ല്ലഭമായ വിധത്തിൽ ഭഗവദ്ധിഷയമായുണ്ടാകുന്ന 'എൻേറ ത്ര' എന്നുള്ള അത്യഭി(മാനം) നിവേശമാകുന്നു.

ഇപ്രകാരമുള്ള പ്രേടക്തിക്കു പ്രഹ്ളാദോദ്ധവാദി കളം, ഗോപികളം..., വൃന്ദാവനത്തിൽനിന്നു ഭഗവാൻറ കല്പനപ്രകാരം ഗോപന്മാർ ചെന്നു അന്നം യാചിച്ചപ്പോരം സംസ്കാരവിശിഷ്യന്മാരായ വിപ്രന്മാർ ഗർവുനിമിത്തം മനേം അനുഷ്യിക്കവേ, ഭക്തിയുടെ പ്രാബല്യത്താൽ ഭ്രതാ വേശം...കൊണ്ടതുപോലെ അന്നവുായി പുറപ്പെട്ട വി പ്രാംഗനകളം,..., ഭഗവാനായി സങ്കല്പിക്കപ്പെട്ടിരുന്ന പഴം അദ്ദേഹത്തിനു കൊടുത്തുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അവസര ത്തിൽ... പ്രേമഭക്തിയുടെ ഉദയംമൂലം സാമാന്യമായി ശബ്ബാദി വിഷയഗ്രഹണം മറനും, പഴത്തിൻെറ തോലുരി ച്ച പഴംനിലത്തിട്ട കളഞ്ഞിട്ട് ആ തോട്ട് തെരുതെരെ ഭഗവാനെക്കൊണ്ടുള്ളിപ്പിച്ച കചേലബ്രാഹ്മണൻെറ ചാരി ത്രസമ്പത്തായ ഭാര്യയം മററും സാക്ഷികളാകന്നും.



### 6. പരമാചാര്യവിചാരം

ആചാര്യൻ എന്നാൽ ശാസ്ത്രാർത്ഥത്തെ സംഗ്രഹിക്ക യും നടപ്പിൽ കൊണ്ടുവരികയും താനേ ആചരിക്കയും ചെയ്യുന്നവനാകുന്ന എന്നതിന്റ്,

> ''ആചിനോതി ച ശാസ്ത്രാത്ഥ് മാചാരേ സ്ഥാപയതൃപി; സ്വയമാചരതേയസ്മാ ദാചാര്യസ്തേന ചോച്യതോ''

എന്ന വായുസംഹിതാഭാഗം പ്രമാണമാകുന്നു. ഇതിൽ ഏതാനം അംശം (ഗുണം) മാത്രം ചേർന്നിരുന്നാൽ നിർവ ചനത്തിന സാർത്ഥകൃമണ്ടാകയില്ല. ആകയാൽ, സംസാരത്തിൽ വിരക്തിയടഞ്ഞ ഒരു മുമക്ഷുസപ്പിളവികാരോഹണികയിൽ(പടവിൽ) കയറുവാനാരംഭിക്കുമ്പോരം, ഈ ദൃശഗുണവിശിഷ്ഠനായ ആചാര്യനെയാണനേചഷിക്കേണ്ടതും.

''ക്ഷുരസ്യ ധാരാ നിശിതാഭരത്യയാ ഭൂർഗ്ഗം പഥസൂൽ കവയോവദന്തി''

എന്ന വേദവചന്പ്രകാരം ബ്രഹ്മമാർഗ്ഗസഞ്ചാരം കത്തി (വായ്ത്തല)യിൽ നടക്കുന്നതുപോലെ ദൃഷ്കരമെന്നു വരുന്നു. അതുകൊണ്ടു്, ദുസ്തരമായ ഭവരാശി താണ്ടുവാൻ (കടക്കുവാൻ) ഒരുങ്ങുമ്പോരം ''ഗുരുകർണ്ണധാരം'' എന്നു ശ്രീമദ്ഭാഗവതത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നവിധം അമരക്കാ രനായി ഗുരുവിനെ വച്ചുകൊള്ളണം. ചിലർ ആത്മല ലുത്വശങ്കയാൽ ഗുരുത്വത്തിൽ വിതുപ്തനമാരായിത്തീരു ന്നു. അവർ മുമുക്കുകോടി പ്രവേശമർഹിക്കുന്നവരല്ലാ യ്കയാൽ ഈ ഘട്ടത്തിൽ സങ്കേതം ലഭിക്കുന്നില്ല. ''ആചാര്യവാൻ പുരുഷോ വേദ'' ആചാര്യനുള്ളവൻ ബ്രഹ്മത്തവമറിയുന്നു എന്നും ''തദിജ്ഞാനാർത്ഥം സഗുരുമേ വാഭിഗച്ചേൽ'' ബ്രഹ്മജ്ഞാനലാഭത്തിനായി ഗുരുവിനെ പ്രാപിക്കണമെന്നും ശ്രതി ഘോഷിക്കുന്നതിനാൽ, ആചാര്യൻറ ആവശ്യകത നിരൂഢമായിരിക്കുന്നും. ''ശ്രോത്രിയം ബ്രഹ്മനിഷ്യം'' എന്നുകൂടി ശ്രതിയിൽ ആചാര്യ വിശേഷണമുള്ളതിനാൽ, ഗുരുസാംഗവേദാദ്ധ്യായി (വേദ വേദാംഗജ്ഞൻ) മാത്രമല്ല ബ്രഹ്മനിഷ്യനും ആയിരിക്കണ മെന്നുണ്ടും. അപ്പോരം, മേൽപറഞ്ഞ പുരാണവചനം ശ്രത്യനുഗൃഹീതമായിത്തീരുകയും ചെയ്തു.

ചോദകൻ എന്നും മോദകൻ എന്നും മോക്ഷദൻ എന്നും ശ്രതി പറയംപ്രകാരം ആചാര്യത്ര്യെവിധ്യം അംഗീ**ക** രിക്കുമ്പോ⊙ ഈ ആചാരൃൻ മോക്ഷദനാകയാൽ മുഖ്യ**ൻ**, അല്ലെങ്കിൽ പരമാചാര്യനാകുന്നു. ''ചോദകോ ദർശയേ ന്മാർഗ്ഗം'' എന്ന പ്രമാണപ്രകാരം ആദ്യത്തെ ഗുരു വഴി 'ദർശയേത് സ്ഥാനമന്യസ്കൂ'' എന്നതി കാണിക്കും. നാൽ രണ്ടാമത്തെ ഗുരുമോക്ഷക്രമമറിയിക്കും. സാക്ഷാൽ <u> ഗതവായ മൂന്നാമൻ കരതലാമലകം (കൈക്കനി)പോലെ,</u> അല്ലെങ്കിൽ ''ശൃംഗഗ്രാഹികാ'' ന്യായപ്പടി (ഗോഗണ ത്തിൽവച്ച സ്വഗോശുംഗം പിടിച്ച് അതിനെ തിരിച്ച റിയിക്കംപോലെ) ബ്രഹ്മത്തെ, അപരോക്ഷം (പ്രത്യക്ഷം) ആക്കിച്ചെയ്യം. 'ബേഹൂഭ്യഃ ശ്രോതവ്യം ബഹുധാ'' ബഹ തരം ഗുരുക്കന്മാരിൽനിന്നും ബഹുപ്രകാരം ഗ്രഹിക്കണമെ ന്നു് ഒരിടത്തുണ്ടെങ്കിലും ആയതു് ആചാര്യബഹുത്വത്തെ വിവക്ഷിക്കുന്നതല്ല.

> ''ഏകമേവ ഗുരുംശാന്തം സംശ്രയേദ് ബ്രഹുവിത്തമം''

ബ്വഹുമ്മേതാത്തമനായ ഒരു ഗുരുവിനെത്തന്നെ ആശ്രയി കണം എന്ന് അതിനപവാദകമായ പ്രമാണമുണ്ട്. ഇങ്ങ നെയുള്ള പരമാചാര്യനെ കിട്ടുന്നതു് പുണ്യാതിശയം തന്നെ. ഇല്ലാതെ പോയാൽ ക്രമത്തിലും ആകാം. ഈ രണ്ടുതരം (മുഖ്യഗൗണ) ആചാര്യന്മാരെവിട്ട് ഉദരംഭരിക ളായ അനാചാര്യന്മാരെ ആശ്രയിക്കുന്നതുപോലും ''അന്ധ ഗോലാംഗുലന്യായ''ത്തെ, എന്നുവച്ചാൽ അന്ധൻറയും അന്ധഗോലാംഗുലത്തിൻെറയും കഥയെ, അനുസരിക്കുന്ന തായിത്തീരുകയാൽ മേൽപറഞ്ഞ വേറൊരു തരത്തിനു ഇവിടെ സ്ഥലം കാണുന്നില്ല എന്നേ പറയാനുള്ള. സങ്ക ലൂമാണല്ലൊ പ്രധാനം എന്നു ചിലർപറയുമായിരിക്കും. ''അക്ഷയവടം'' കാണണമെന്നുകത്തി പുറപ്പെടുന്ന ഒരു ദാക്ഷിണാത്യൻ തെക്കുമുഖമായി നടന്നാൽ അവന് എങ്ങ നെയാണം" കാര്യലാമുണ്ടാവുക? ആചാര്യനെത്തിരയുന്ന തിനു മുമ്പുതന്നെ ആത്മപരിശോധന കഴിച്ചുവയ്ക്കണം. ദർശനാനന്തരം, തന്നെപ്പരിശോധിക്കാൻ തുടങ്ങിയാൽ രണ്ടും കെട്ടുപോവാനിടയായേക്കും. ആത്മശോധനമെ

> ''സ്ഥിത: കിം മൂഢ ഏവാസ്മി പ്രേക്ഷേഹം ശാസ്ത്രസൗജന്നൈഃ''

ഇങ്ങനെ മുഢാവസ്ഥയിൽ ഇരുന്നു കഴിഞ്ഞാൽ പോരെ ന്നും ശാസ്ത്ര സൗജനസംസർഗ്ഗാദ്യപേക്ഷയാ വല്ലതും ചെയ്യ ണമെന്നും ഉള്ള ഉദ്ദേശം അടിസ്ഥാനമാക്കി മുൻപറഞ്ഞ ഒന്നാമത്തെ ഭൂമികയിൽ എത്തുകയാകുന്നു. അനപത്യനു ഭൂപത്യനെപ്പോലെ അനത്ഥമില്ല. തെററിപ്പഠിച്ച പാഠം ശരിയാവുക പ്രയാസം. അതുകൊണ്ട് ശരിയയേ ആചാര്യനെ സമ്പാദിപ്പാനിടയായില്ലെങ്കിലും അനാചാര്യനെ ദേരെ പരിഹരിക്കേണ്ടതാണു്. പിന്നെയും, അനാചാര്യനെ ആശ്രയിക്കൽ കണ്ടകേച്ചുവായ ഒട്ടകത്തെ അനുകരിക്കയാൽ ശരിയായ ക്ഷേയം കിട്ടിയാലും ഉപയുക്തമാകാതെ വരുമ്പോലെ സാക്ഷാൽ ഗുരുവിനെ ലഭിച്ചാലും ഇദ്യേയ്യസിദ്ധിപ്രയാസമെന്നാക്കിത്തീർക്കും. അതുകൊണ്ട് അപഥത്തിൽ മനം പതിയാതെയിരിക്കാൻ പ്രത്യേകം സൂക്ഷിക്കണം.

''ലഗ്നം ഹി കിമപി കാപി കൃ[ച്ഛാദാ കൃഷ്യ തേ മനഃ''

എവിടെയെങ്കിലും പതിഞ്ഞുപോയ മനസ്സിനെ അവിടെ നിന്നുദ്ധരിക്കുന്നതുകഷ്യസാധ്യമാകുന്നു. അപരോക്ഷജ്ഞാ നിയായില്ലെങ്ലം,

''വ്യാചഷ്ടേയഃ പഠതി ച ശാസ്ത്രം ഭോഗായ ശില്പിവത' യതതേ നത്വനുഷ്ണാനെ ജ്ഞാനബന്ധുസ: ഉച്യതോ''.

ഉദരപൂരണാർത്ഥം ശാസ്രത്തെവ്യാബ്യാനിക്കുന്ന, പഠിക്ക ന്നു, എന്നല്ലാതെ അനുഷ്ഠാനത്തിൽ വരുത്തുന്നില്ല; അങ്ങ നെ ഉള്ളവൻ **ജ്ഞാനബന്ധു (കപടജ്ഞാനി) ആക്ന്ന** എ ന്നു ബ്ലഹദ്യോഗവാസിഷം പറയംപ്രകാരം പോലും ആ കാതെ ചിലർ സൂസാധ്യമായുള്ള വേഷത്തിലെ മാററു **വ**ർഭഗിപ്പിക്കൽ മാത്രം അവലംബിച്ച നടന്ന**്** ഉപദേശി ച്ചവരുന്ന വർത്തമാനകാലസ്ഥിതിയെക്കറിച്ച് ഖേദി ക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. അങ്ങനെ പലരും ആരുത്രക്ഷുവി ൻെറ പദവിയെ**പ്പോലം** അർഹിക്കാതെ ആത്രഢനെ അ പലപിക്കയും ചെയ്യന്നുണ്ടു്. ''മാനാപമാനയോസൂല്യും'' എന്നതു് ആരൂഢനായ ഗുണാതീതനെക്കുറിച്ചല്ലയോ എ ഒരു വിവിദുഷവിനം ന്നു ചോദിച്ചാൽ ഖേദവുമില്ല. വിജ്ഞനം (തമ്മിൽ) ആകൃതി ഭേദപ്പെടുന്നില്ല.'' പശ്ചാ ടിഭിശ്ചാവിശേഷാത്'' എന്ന ഭഗവത്പാദീയശാര**ീ**രക ഭാഷൃത്തിൽ അധ്യാസകാലം സർവപ്രാണിസമാനമായി പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. പല ലക്ഷണങ്ങളം സാക്ഷാൽ [ ബഹ<sup>്മവിത്തി</sup>ൽ വൃഭിചരിതങ്ങളായി വനേക്കാം; എന്നാലും

> ''അജ്ഞാനഹൃദയഗ്രന്ഥി മോക്ഷോ മോക്ഷ ഇതീഷ്യതേ''

എന്നമാതിരി എദയ ഗ്രന്ഥിഭേദംനിയതമുണ്ടായിരിക്കുന്ന താണം. സാധുജനോപകൃതിക്കായി ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞു എന്നല്ലാതെ ഗുരുത്വത്തിലെ പ്രതിപത്തികൊണ്ടുപറയുന്ന തേ അല്ല. പിന്നെ മറെറാരുതരം അനാചാര്യരോ ആരോ യോഗം സ്വയംഅഭ്യസിക്കാതെ (വശമാക്കാതെ)അന്യരെ ആ മാർഗ്ഗമായി ചോരഛർളിപ്പിക്കുന്നു. മഹാനഭാവനമാക്ക് ഈ പറഞ്ഞതിൽ ഉദേഗത്തിന് അവകാശമില്ല തന്നെ എന്നുപൂണ്ണ്ബോധമുണ്ട്. ശരിയായ ആചാര്യനം ആത്മശോധനവുമിരുന്നാൽ തെററുകയില്ല. ജ്ഞാനഹേത്രക്കാ വളരെ ഉണ്ടെങ്കിലും ഗുരുവിനാണു പ്രാധാന്യമെന്നു പ്രമാണമുണ്ട്. കാര്യവശാൽതത്കാലം ഇത്രയം സംക്ഷേപിച്ചുപറഞ്ഞുകൊണ്ട് വിരമിക്കുന്നു.



## 7. ഭസ്മവും ഭസ്മധാരണവും\*

''ഭാസനാൽ ഭസ്മസംജ്ഞിതം'' **ഭാ**സിക്ക<mark>ൽ\_സചയം</mark> പ്രകാശിക്കൽ\_ഹേതുവായിട്ടു (മനോവാഗതീതമായ)ശുദ്ധ ബ്രഹ്മം ഭസ്തമന്നു പറയപ്പെടുന്നുഎന്നു സൗകാന്ദപുരാണ ത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. അന്യനപേക്ഷമായി പ്രകാ ശിക്കഎന്നതു ബ്രഹ്മസ്വഭാവമാകുന്നു. ''നതദ്'ഭാസയ**തേ** സൂര്യോന ശശാങ്കോന പാവകഃ'' അതിനെ ചന്ദ്രം അഗ്നീയം പ്രകാശിപ്പിക്കുന്നില്ലെന്നും ''ജ്യോതി ഷാമപിതജ്യോതിഃ'' അതു ജ്യോതിസ്സക**ംകു**കൂടി (ജ്യോതിഃ) പ്രകാശം കൊടുക്കുന്നതാണെന്നും ഭഗവദ്ഗീ തയിൽ പറയുന്നു. ബൃഹദാരണ്യകത്തിൽ ആദിത്യ ചന്ദ്രാദിജ്യോതിഅപരമാവസ്ഥയിൽ ''വാഗേവാസ്യ ജ്യോതിഃ'' എന്നഘോഷിച്ചിരിക്കുന്ന സർവജ്യോതിസ്സാ യവാക്കുപോലും ''യേനവാഗഭൃദ്യതെ'' എന്നു കേനോപ നിഷത്തിൽ ബ്രഹ്മപ്രകാശത്തെ അപേക്ഷിച്ച പ്രകാശി ക്കുന്നതായി പറയപ്പെട്ടിരിക്കയാൽ, ഇതിൻെറ സർവ പ്രകാശകത്വം ശ്രതി സ്മൃതി പുരാണസമ്മതമായിരിക്ക ഇങ്ങനെ മുഖ്യമായ ഭസ്മം ബ്രഹ്മംതന്നെ. പിന്നെ, സാളഗ്രാമബാണലിംഗപ്രതിമാദികഠം തത്തൽ പ്രതീക ങ്ങ⊙ (അതാതിൻെറ പ്രതിമക⊙) ആയിരീക്കുന്ന തുപോ ലെ, ഗൗണാത്മകമായ ഭസൂം ബ്രഹ്മപ്രതീകമാകുന്നു; എന്ന ല്ല പരമശിവാംഗരാഗവും ആയിരിക്കുന്നു. ഇതു നാനാ പ്രകാരത്തിൽ ഉത്ഭതമായി ഗ്രാഹ്യമായിരിക്കുന്നു. ത്യ അഗ്നിഹോത്രശാലകളിൽ നിന്നുണ്ടായതും പാകദാവ

<sup>\*</sup> കൊ: വ: 1089 വൃശ്ചികം ലക്കം സദാനന്ദവിലാസം മാസി കയിൽ പ്രസിദ്ധം ചെയ്തതു<sup>°</sup>.

വഹ്നിജന്യമായുള്ളതും ഗോമയം ചുട്ടെടുത്തതും മററും ആ എന്നാൽ, ഗോമയഭസ്മംതന്നെയാകുന്നു ബഹു പ്രമാണാനുഗൃഹീതവും സർവസമ്മതവും. ''കര്യാദ്ഗോ മയഭസൂനാ'' എന്ന പുരാണാദികളിൽ പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടും. ശാങ്കരസ്മൃതിയിലും ഭസ്മജാബാലോപനിഷത്തിലും ഗോമയഭസ്മത്തെത്തന്നെ ആദരിച്ചിരിക്കുന്നു. ഭസ്മോപ നിഷത്തിൽ ഉദയത്തിനമുൻപായി ശൂദ്ധഗോമയം പലാശ പർണ്ണത്തിൽ എടുത്തുവച്ച് ''ത്ര്യംബകം തജാമഹേ'' എ ന്നമ്ത്രംകൊണ്ടണക്കി, ഹോമക്രമതിൽ അഗ്നിസ്ഥാപി ച്ചൂ" ''സോമായ സ്ഥാഹാ'' എന്ന മന്ത്രംകൊണ്ടു് ഘൃത സ്മമിതമായി തിലവ്രീഹിക്ഠം ഹോമിച്ച പൂണ്ണാഹമതി പര്യന്തം, കഴിച്ചെടുക്കാൻ വിധിച്ചിരിക്കുന്നു. ആ ഭസൂം ഗായത്രികൊണ്ടു ജലം പ്രോക്ഷിച്ചു യഥായോഗ്യം സ്വർ ണ്ണാദിപാത്രങ്ങളിലൊന്നിലാക്കി് അദ്രക്ത്രങ്ങ**െകൊണ്ട** പോക്ഷിച്ചവച്ചകൊള്ളണമെന്നും കല്പിച്ചിരിക്കുന്നു. ഭസ്മധാരണം സർവകർമ്മാംഗമാകുന്നു. ഈ ഭസൂധാരണവിധി അനുഷിച്ചശേഷമേ കർമ്മാർഹത സി **ജ**ിക്കൂ എന്നു സാരം.

> ''നതദ്ധ്യാനം, നതളാനം,\_ നതജ്ഞാനം, ജപോനസഃ, ത്രിപുപ്രേഡണ വിനായേന\_ വിപ്രേണ യദനുഷിതം''

ഭസ്മത്രിപുപ്രേഡധാരണംകൂടാതെ (ഒരുവൻ) എന്തനുഷ്ടിക്കു നോ, അതു ധ്യാനവും ജ്ഞാനവും ഓനവും ജപവും ആകു ന്നില്ല, എന്നീ പ്രമാണം സിദ്ധാന്തിക്കുന്നു. തത്വസാരായണത്തിൽ ജ്ഞാനം കത്തുത്തുമായി (ക്താവിൻെറ്റ ഇച്ഛയ്ക്ക് സാമായി) പറയപ്പെട്ടിരുന്നാലും ശ്രീ ഭഗവത് പാ ദീയമതാനുഗാമികളും പ്രബല പ്രമാണ രൂപാകരങ്ങളും ജ്ഞാനം വസ്തത്ത്രം (ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്കും പദാർത്ഥങ്ങരംക്കും ഉണ്ടാകുന്ന സംബന്ധാവസ്ഥയിൽ പുരുഷേച്ഛാനുരൂപം യഥാസ്ഥിതിക്കുവിരുദ്ധമായി ഗ്രഹിക്കാൻ കഴിയാതെ വസ്തസ്ഥിതിക്കുന്നുപോയുണ്ടാകുന്ന പദാർത്ഥബോധം) എന്നു സ്ഥാപിച്ചിരിക്കുന്നതിനാൽ ''ന തജ്ജ്ഞാനം''

എന്നതുകൊണ്ട് അപരോക്ഷാനഭവത്തിൽ ഇതിന് അഭി പ്രായമുള്ളതായി ശങ്കിപ്പാനില്ല. എന്നാൽ, പൂർവകാലി കനിയമങ്ങളിൽ അത്യന്താപേക്ഷിതമായി എടുക്കേണ്ട തെന്നേയുള്ള.

''ത്രിപ്യണ്ഡമലുളനമാസ്തികോത്തമാഃ സദാചരേച്ഛംകര വേദനേ രതഃ''

ശിവജ്ഞാനത്തിലുദ്യക്തനായിരിക്കുന്നവ**ൻ** ഉദ്ധൂളനത്തെ യം ത്രിപ്യിണ്ഡത്തെയും കൈകൊള്ളണമെന്നുപറയുന്നു. സംന്യാസിക്കും ഉദ്ധുളനവം (പൃശലം) ഗൃഹസ്ഥനത്രിപ [ണ്ഡവുമെന്നും പക്ഷംഉ**ണ്ട**്.` പഞ്ചവിധസ്സാനങ്ങള**ിൽ** ''ആഗ്നേയം ഭ്സ്മനാസ്നാനം'' എന്ന സ്മൃതിവചനപ്ര കാരം ഭസ്മസ്സാനം ആഗ്നേയസ്സാനമാകുന്നു. വാരുണാദി സ്സാനങ്ങളിൽ അശക്തനായിരിക്കുന്നവനു് ഈ (ഭസ്മ) സ്നാനം നിത്യകർമ്മാർഹത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നു. ഭസ്മധാര് ണക്രമം ഇങ്ങനെയാകുന്നു. ഭസ്മം ഇടത്തുകയ്യിലിട്ടു വ ലത്തുകയുകൊണ്ട് മുടിപ്പിടിച്ച് ''അഗ്നിരിതിഭസ്'മ, വായുരിതിഭസ്മ, ജലമിതിഭസ്മ, സ്ഥലമിതിഭസ്മ, വ്യോദേ തിഭസ്മ, സർവംവാഇദം ഭസ്മ, മന ഏതാനി ചക്ഷും ഷിഭസ്മാനി'' എന്ന ത്ര∋ഞ്ദി ''ഓം സദ്യോ ജാതം, പ്രപദ്യാമി സഭ്യോജാതസ്യ വൈ നമോ നമഃ'', ഭവേ ഭവേനാതിഭവേ ഭവസ്ഥമാം ഭവോത്ഭവായ നമ:, വാമദേവായ നമോ ജ്യേഷ്യായ നമഃ ശ്രേഷ്യായ നമോ തദ്രായ നമഃ, കാലായ നമഃ, കാലവികരണായ നമേ**ം** ബലവികരണായനമോ ബലായനമോ ബലപ്രമഥനായ നമഃ സർവഭ്രതദമനായ നമോ മനോന്മനായ നമഃ, **അ**\_ ഘോരേഭ്യോഥ ഘോരേഭ്യോ ഘോര ഘോരതരേജ്യം, സർവേഭ്യഃ സർവ ശർവേഭ്യോ നമസ്തേ അസ്തതദ്രത്രപേഭ്യഃ തത്പുതഷായ വിദ്മഹേ, മഹാദേവായ ധീമഹീ, ത\_ നോരുട്ടും പ്രചോദയാത്യ, ഈ ശാനഃ സർവ വിദ്യാനാം, ഈശ്വരഃ സർവ ഭൂതാനാം, ബ്രഹ്മാധിപതിർ ബ്രഹ്മണോ ധിപതിർ ബ്രഹ്മാശിവോമേ അസ്തസദാശിവോം'', ഈ മന്ത്രങ്ങരം കൊണ്ടഭിമന്ത്രിച്ച ''വസിഷ്ഠോ മൃത്യഞ്ജയോന

ഷ്ടുപ്, ജലമിശ്രണേ വിനിയോഗഃ'' ഓം ത്ര്യംബകം യജാമഹേ\_സൃഗന്ധിം പുഷ്ടിവർദ്ധനം; ഉർവാരുകമിവ ബന്ധനാൻ മൃത്യോർ മുക്ഷീയമാമൃതാത്" എന്നു ജലം ചേത്തമധ്യാ•ഗുലികരം മൂന്നംകൂട്ടി പ്രണവ വ്യാഹൃതികരം ചേത്തു ഗായത്രിസഹിതം ലലാടം മൃതലായ സ്ഥാനങ്ങ ളീൽ (തിര്യക്) വിലങ്ങത്തിൽ ത്രിപ്പ്രസം ധരിക്ക (പ്രണ്വവുാഹൃതി ഗായത്രികരം) ''ഔംഭൂർളവഃ സവഃ തൽ സവിതുർവരേണ്യം ഭർഗ്ഗോദേവ്സൃ\_ധീമഹി, ധീയോ യോന: പ്രചോദയാത്'്ഈ രീതി ആഹ്നിക ചന്ദ്രിക അനസരിച്ച് ഉള്ളതാകുന്നു. ''അദ്യ,മമോപാത്ത ദുരിത ക്ഷയദ്വാരാശ്രീപരമേശ്വരപ്രീത്യർത്ഥം ഭസ്മധാരണമ ഹം കരിഷ്യേ'' എന്നു സങ്കല്പംചൊല്ലി ''മാനസ്തോകേ തനയേ മാന ആയൗമാനോ ഗോഷ്പമാനോഅശേചഷ്യരീ രിഷഃ, വീരാന്മാനോരുദ്രഭാമിതോവധീർഹവിഷ്മന്തഃ സദമിത്വാഹവാമഹേ'' എന്നു ഭസ'മമെടുത്തു ജലമിശ്രമാ ക്കി മുൻപറഞ്ഞ ഈശാനമന്ത്രം കൊണ്ടു ശിരസ്സിലും തത് പുരുഷമന്ത്രം കൊണ്ടു മുഖത്തും അഘോരമന്ത്രംകൊണ്ടു ഹൃദ യത്തിലും വാമദേവമന്ത്രംകൊണ്ടു നാഭിയിലും സദ്യോ ജാതമന്ത്രം കൊണ്ടു പാദങ്ങളിലുംധരിക്കണമെന്നു ബ്രഹ്മ കർമ്മത്തിൽ പറയന്നു. പക്ഷാന്തരത്തിൽ 'മാനസ്സോകേ' എന്നുഖരിച്ച ജലമിശ്രമാക്കി...സവ്യാഹൃതി ഗായത്രി കൊണ്ടോ, ശൈവഷഡക്ഷരം കൊണ്ടോ ധരിക്കാം. കാലാ ഗ്നിരുദ്രോപനിഷത്തു പ്രകാരമാണെങ്കിൽ, മുൻപറഞ്ഞ പോൽ ഭസൂം 'സദ്യോജാതാ'ദിയായി 'സദാശിവോം' എന്നവരെ ചൊല്ലിയിട്ട് 'മാനസ്സോകേ' എന്നതുകൊണ്ടെ ടത്ത° 'മാനോമഹാന്തം' എന്നു ജലംകൂട്ടി 'ത്രിയായുഷം' എന്നതുകൊണ്ട് ശിരസ്സിലംനെററിമേലം കഴുത്തിലം നെ ഞ്ചത്തും തൊട്ടിട്ട് ''ത്ര്]യായുഷ, ത്ര്യംബക—ത്രിശക്തി'' മന്ത്രങ്ങരംകാണ്ട് ത്രിപൂ[ണ്ഡ ധാരണം ചെയ്യണം. ശാംഭവവ്രതമാകുന്നു. ഈ ത്രീരേഖകളിൽ ഒന്നാമത്തെ രേഖ ഗാർഹപതൃവം, അകാരവം, രജോഗുണവം, ഭ്രലോ കുവും, സ്വാത്മാവും, ക്രിയാശക്തിയും, ഋഗ്വേദവും, പ്രാതഃ സവനവം, മഹേശ്വരദേവതാകവം ആകുന്നു. ത്തേതു, ദക്ഷിണാഗ്നിയും, ഉകാരവും, സത്വഗുണവും, അ ന്തരീക്ഷലോകവും, അന്തരാത്മാവും, ഇച്ഛാശക്തി**യും**, യജൂർവേദവും, മാദ്ധ്യന്ദിനസവനവും, സഭാശിവദേവതാ മൂന്നാമത്തേതു് ആഹവനീയാഗ്നിയം, മകാ രവം, തമോഗുണവം, ദൃലോകവം, പരമാതമാവം, ജ്ഞാ നശക്തിയം, സാമവേദവും, തൃതീയസവനവും മഹാദേവ ഇപ്രകാരം ഭസ്മത്രിപു[ണ്ഡം ദേവതാകവും ആകു**ന്നു**. (ബ്രഹ്മചാരിയോ, ഗൃഹിയോ, വാനപ്രസ്ഥനോ) ആത ധരിക്കുന്നോ, അവൻ മഹാപാപോപപാപങ്ങളി<mark>ൽ് നിന്</mark>ന മുക്തനായി ഭവിക്കുന്നു. അവൻ സർവതീത്ഥങ്ങളി**ൽ** സ്നാനംചെയ്ത ഫലം അടയന്നു. സർവവേദാധ്യയനഫലം അനഭവിക്കുന്നു. സർവരുദ്രമന്ത്രജപഫലത്തെ ക്കുന്നു. സകല ഐശ്വര്യങ്ങളെയും ഭുജിക്കുന്നു. ദേഹാന്ത രത്തിൽ സായുജ്യം അടയുന്നു. പുനരാവത്തിക്കുന്നില്ല എന്ന ശ്രതി ഘോഷിക്കുന്നു.

> ''ഭസ്'മച്ഛന്നോ ദ്വിജോ വിദ്വാൻ മഹാപാതകസംഭവൈ:, പാപൈർവ്വിമചൃതേ നിത്യം മചൃതേ ന ച സംശയഃ

എന്നും സ്മൃതിയം പറയുന്നു. ഇപ്രകാരം മഹത്താമേറിയ ഭസ്തധാരണം സർവകാലം ഗ്രാഹംഗ്രാകുന്നു. ഊദ്ധപ്യണ്ഡം ധരിക്കുന്നവർ അതിനുശേഷം ഭസ്ത്രിപ്യണ്ഡം ധരിക്കേ ണ്ടതാകുന്നു. 'ഭസ്മന്ദാനോർധ്വപ്യണ്ഡം ഇമ്ലദ് ഭിർനൈ വത്രിപ്യണ്ഡകം' എന്നു പ്രമാണമുള്ളതിനാൽ ഭസ്മം കൊണ്ടു് ആരും ഊർധ്വപ്യണ്ഡം ധരിച്ചുകൂടാത്തതാകുന്നും.



# 8. സചപ്ന നിരൂപണം

സാപ്പത്തെക്കുറിച്ചു" പല അഭിപ്രായങ്ങളം വരുന്നതു കൊണ്ടു് അതിനെപ്പററി സാല്പം നിരുപിക്കേണ്ടിയിരി കന്നു.

'വാസനാമാത്രസാക്ഷിത്വം സാക്ഷിണ; സ്വാപ **മച്യതേ**' എന്ന ശിവഗീതയനുസരിച്ച്° സ്വാപം അല്ലെ ങ്കിൽ സചപ്പം സാക്ഷിഭാസൃമാക്യന്മ. സാക്ഷിഭാസ്യം എന്നുവച്ചാൽ ഇന്ദ്രിയാനുമാനാദി പ്രമാണവ്യാപാരം കൂടാ തെ അവിദ്യാ വൃത്തിയാൽതന്നെ പ്രതീതി ഉണ്ടാകുന്ന**തു**" എന്നാകുന്നു താല്പയ്യും. വൃാവഹാരികാനുഭവകാലത്തും, അതായത്ര° ജാഗ്രദവസ്ഥയിൽ, സംഭവിച്ച സ്തന്യപാന ബാലക്രീഡാദികരം അടുപ്പം കൊണ്ട് ആദ്യവയസ്സിൽ (ശൈശവത്തിൽ) സാപുംകാണന്നതിൽനിന്നും ദേഹേന്ദ്രി യാദികളടെ പാടവം നിമിത്തം യുദ്ധവാണിജ്യാഭിവ<u>്യം</u> പാരങ്ങളിൽ പ്രവത്തിച്ച വാസന തടിച്ച് അവ മദ്ധ്യവ യസ്സിൽ സാപ്നംകാണുക പതിവാണെന്നും സ്വർഗ്ഗാദി ഉംശ്ബഘോകഗമനോത്സുകനായ ഒരാഗ വൃത്താദ്ധ്യായന കർമ്മജന്യമായി വരാനിരിക്കുന്ന ജന്മത്തിലെ അനഭവം സാപ്നത്തിൽ കാണമെന്നം. ശിവഗീതയിലെ അനന്തര ശ്ലോകങ്ങളിൽ പറയുന്നു. സാപ്നാനുഭവത്തെ വിശദീകരി ക്കുന്ന ശാബൂപ്രമാണത്തെയോ ആപ്തപ്രണീതാവ്യഭിച രിത ശാബുപ്രമാണാനകൂലമായ് അനഭവത്തെയോ മിഥ്യ യെന്നു പറയാൻ പലതം സന്നദ്ധരായിരിക്കാം. ചാരിയായ (തെററുപററുന്ന) ചാക്ഷുഷപ്രത്യക്ഷത്തെയം പ്രതൃക്ഷത്തേയും വിശ്വസിക്കാതെ ഒരാ 🛇 മേൽപറഞ്ഞ കൂട്ടരെത്തന്നെ പാടേ മിഥ്യമയന്നുനിഷേധി ച്ചാൽ എന്തുഗതി? തോന്നുന്ന (പ്രതീതമാകുന്നുതോ എന്ന ചോദിച്ചാൽ അതും 'ന്യായമക്രന്ദുപ്പടി അവൻെറ വിഭ്രമ മാണെന്നുവാദിക്കാം. ഭാവനാപ്രത്യക്ഷം പോലെ (ചാ ക്ഷുഷ) പ്രത്യക്ഷവം, സാപ്പാനംഭ്രതം പോലെ സ്പശ്ന്വം മിഥ്യയാണെന്നു പറയുന്ന സിദ്ധാന്ത പക്ഷി**യെ** സാപ്ല മിഥാതാവാഭി എങ്ങനെ ശരിവയ്പിക്കം? വഴിയില്ലെ എന്നല്ല, ശബൂപ്രമാണത്തെ ത്യജി**ക്കുമ്പോ**യ വൃവഹാരത്തിനം ലോപം വന്നപോകം. **അ**തുകൊണ്ടു" നമുക്കു് പ്രമാണപ്പടി ചിന്തിക്കാം. 'സൂചകശ്ചഹി സതേ രാചക്ഷതേതദ**ിദ:' എ**ന്ന ബ്രഹ്മസൂത്രം, ഭാഷ്യം മു**ത**ലാ യവ സാപ്പദർശനം സത്യവസ്ത പ്രാപ്തിസൂചകമാണെന്നു" ശ്രുതിപ്രമാണാവഷ്യം ഭബലേനതെളിയിക്കുന്നു. അസത്യ മായ സാപ്പം സത്യവസ്ത സൂചകമാകമോ എന്നാണെങ്കിൽ സ്വപ്പത്തിൽ കണ്ട വ്യാ[ഘം നിദ്രൗഭംഗത്തേയം പ്രബോ ധാനന്തരം നിലനിന്തകാണുന്ന കമ്പവിഭ്രമാദിക്കായ്യത്തേ യം ജനിപ്പിക്കുന്നതുപോലെ വരത്തക്കതാണെന്ന് സമാ ധാനമുണ്ടും".

> 'ഛായാപ്രതൃംഹ്വയാഭാസ.. ഹൃ സന്തോപ്യാർത്ഥകാരണ:'

എന്ന ശ്രീമദ് ഭാഗവതവാകുവും ഛായ, പ്രതിധാനി, ശുക്തിരജ്ഞം മതലായ അസൽ പദാർത്ഥങ്ങളുടെ കാര്യ കരത്വത്തെക്കുറിച്ചു് വിവരിക്കുന്നു, (സാപ്നാംഗനാലിം ഗനജന്യസ്ഖലനാദിയം ഉദാഹരിക്കാം.)

ചിന്താക്രാന്തനും വ്യാധിപീഡിതനും മററും കാണുന്ന സാപ്പം വിഫലമാകയാൽ അതിനെ ഇവിടെ ലക്ഷീകരീ ക്കുന്നില്ല. അതുപോലെ മൃത്രപുരീഷവേഗങ്ങളെ തടയുക കൊണ്ടും ഭയപീഡിതനായി ഭവിക്കകൊണ്ടും ഉണ്ടാകുന്ന സാപ്പവും ഗ്രഹിക്കത്തക്കതല്ല. പ്രഥമയാമത്തിലെ സാപ്പം ഒരു സംവത്സരത്തിനകവും, ദ്വിതീയയാമത്തിലേത്ര് എട്ടമാസത്തിനകവും മൂന്നാം യാമത്തിലേത്ര് മൂന്നമാസ

ത്തിനകവും നാലാം യാമത്തിലേത്ര° പക്ഷത്തിനകവും ഫലിക്കുന്നതാണത്രേ. അത്തോദയ സമയത്തുകാണുന്ന സാപ്നം സദ്യ: ഫലപ്രദമായിത്തീതം. സംഗതികഠം വിസൂരിച്ച് ബ്രഹ്മവൈവത്തം, മാത്സ്യം മതലായ പുരാണങ്ങളിലും സാപ്നാദ്ധ്യായങ്ങളിലും പ്രതി പാദിക്കപ്പെട്ടിട്ടണ്ട്. ഇന്ന ഇന്നമാതിരി സാപ്നം ഇന്ന ഇന്നവിധത്തിലുള്ള ഫലത്തെ സൂചീപ്പിക്കംഎന്ന ഭാഗം വളരെ സൂക്ഷ്യമാകയാൽ ഇവിടെ കാണിക്കണമെന്ന വി ചാരിക്കുന്നില്ല. കാരണങ്ങളാൽ നിഷേധിക്കപ്പെട്ട ജാതി സാപ്നങ്ങളാഴിച്ച് വളരെ നാളായി ഞാൻ കാണാറു ള്ള സാപ്നങ്ങ⊙ ഫലിക്കാതിരുന്നതായി തോന്നുനില്ല. മേൽ പ്രസ്താവിച്ച യാമക്രമരനസരിച്ചതന്നെ ഫലവും കണ്ടിട്ടുണ്ടെന്നുപറയാൻ ധൈയ്യവുമുണ്ട്. അരിഷ്ടാദ്ധ്യായ ങ്ങളിൽ പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന മത്യുസൂചകങ്ങര സാധാര ണക്കാരെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം` ചിലപ്പോ∞ തെററി പ്പോയാലും യോഗികള്ടെ വിഷയത്തിൽ യഥാതഥ ഫല ദങ്ങളാണെന്നു° ആചായ്യന്മാർ പറയുന്നതുനോക്കിയാൽ ഫലവൈപരീത്യം സൂചകദ്രഷ്ടാക്കളടെ (ഉപാധി) സം സ്കാരക്കാവു കൊണ്ടായിരിക്കണം. കാഷ്പം,ജലം, ലോഹം മതലായവയിൽ സംക്രമിക്കുന്ന അഗ്നി ഒന്നാണെങ്കിലും കായ്യവിഷയത്തിൽ വളരെ ഭേദം കാണന്നതുപോലെ വസ്തസച്ചെതന്യത്തിൻെറ പ്രതിഫലനത്തിലും ഉപാധി കൃതതാരതമ്യം കാണുന്നുണ്ടല്ലോ. ഇങ്ങനെയാകുമ്പോയ അസ്താദൃശന്മാർ അനഭവിക്കുന്നമാതിരി സചപ്നഫലം മററുചിലർ**ക്ക**് ഉണ്ടാകാത്തതിന് തക്ക ന്യായവും കിട്ട ന്നുണ്ടും.

ഈദ്യവിഷയങ്ങളിൽ എനിക്കണ്ടായിട്ടുള്ള അനുഭ വങ്ങളുടെ ബാഹുല്യത്താൽ അവ ഉദാഹരണക്ഷമങ്ങളല്ല. അപ്രാപ്യമായ ഒരു ഇഷ്ടവസ്തവിന്റെ നാശത്തെക്കുറിക്കു ന്ന സൂചനം ഉണ്ടായകാലത്തു അതു എങ്ങിനെ ഘടിക്കു മെന്നു ശങ്കിച്ചിരുന്നുഎങ്കീലും ഉടനെ കുസ്യപ്രാപ്പമായി ത്തീർന്നു നഷ്ടപ്പെടുക്കൂടിചെയ്തു. 'ഹൃദയം' ഇല്ലാതെ (എല്ലാം) യാദ്ദച്ചികം എന്നു നിലവിളിക്കുന്നവർ സർവ്വ ശക്തനെക്കറിച്ചു" നിഷേധിച്ചിരുന്ന നമ്മുടെ പഴയ സയൻറിസ്ററു" ഡാൿടരുടെ ശിഷൃനാണെന്നസമാധാന പ്പെടാം.

ഇതിൽ (ഡയറിയിൽ) പ്രതിപാദിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഒരു അതിപരിദേവനാഭാസ വേളയിൽ അനുഷിക്കപ്പെട്ട പഞ്ചഷ (അഞ്ചാറ്റ്) ഉപവാസങ്ങളും ജപങ്ങളും ഫലിച്ച തായി സഗ്രണദേവപ്രസാദസൂചനം (അനുഗ്രഹം) ഉണ്ടായ തും അതിൻെറ സന്നിഹിതഘട്ടത്തിൽ തന്നെ പരിദേവന ഹേതുക്കാം ക്ഷോദക്ഷമമല്ലാത്തവിധം അന്യഥാപരിണ മിച്ചതും പ്രത്യേകം പ്രസ്താവയോഗ്യമാണും. സ്വപ്ന ത്തിലെ വിപ്രൻ ദേവനാണെന്നും സ്വപ്നാദ്ധ്യായത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു.

> ''ദീവ്യതിക്രീഡതേയസൂാ⊥ ദ്രോചതേ ദ്യോതതേദിവി തസൂാഭ്ദേവ ഇതിപ്രോക്ത: സ്ഥൂയതേ സർവ്വദൈവതൈ:''

എന്ന വിധമുള്ള ദേവസ് (ദ്യോതനാത്മകനായ പര മേശ്വരസ്) വിപ്രത്രപളപാധിയിൽ അഭിനിവേശം സംഭ വിപ്പാൻ കാരണം ചോദിക്കമായിരിക്കും. അതൃത ജഡഭ്ര പ്രദേശത്തിന് ദേവതാവതാരസ്ഥലമെന്ന ഭാവ ത്തിൽ ഹിന്ദുക്കളം അന്യമതസ്ഥരം മാത്രമല്ല ദേവന്മാരും കൂടി മഹത്താം കല്പിക്കുന്ന സ്ഥിതിക്ക് ചൈതന്യ വ്യ ക്തികൊണ്ടും ദേവാവതാരാർഹത കൊണ്ടും ഭ്രതഗതി കൊണ്ടും കീർത്തിപ്പെട്ട ആയ്യബ്രാഹ്മണ ഉപാധിയിൽ പററുമാനം ഉണ്ടാകത്തക്കതാണെന്ന് സമാധാനം പറയാം.



### സചപ'നാനുഭൂതി

(1091 കർക്കടകം 16-ാം തീയതി സ്വാമിക≎ക്കുണ്ടായ ഒരു ഒർഘടഘട്ടത്തെപ്പാറി ഒരനസൂരണം)

**ഇന്നേദിവസം ഒ**ത ദ്രീഘടഘട്ടമായിരുന്നു. അതു° സർവ്വോപരിയുമായിരുന്നു. 73 ധനം, 89 കർക്കടകം, 91 ഇടവം ഈ മൂന്നവസരങ്ങളിലുണ്ടായ ഘട്ടങ്ങ⊙ ജീവിത ത്തിൽ ദീഗ്ഗങ്ങളായിരുന്നു. ലോകബോധ്യത്തിനൊന്നു മി**ലാ**ത്തതി്നാ**ൽ** മിഥ്യാരോപം മാത്രമാണം". ബ്രഹ്മാന ഭ്രതിയൊഴിഞ്ഞെല്ലാം കലഞ്ജി. 89\_ലെ ദുർദ്ദശ നീങ്ങ മെ**ന്ന**് ഇഷ്ടരവപ്രസാദസൂചകമായി ഗജപൃഷ്യാധിഷിത നാക്കി നദികടത്തിയ പ്രകാരം കണ്ട സാപ്നം നാലാറു നാഠംക്കകം ഫലിച്ച സഖൂണ്ടായി. ഇപ്പോരം ദേവഹനൂ ത്താൽ ദത്തമായ ക്ഷീരപാനം ദർശനവിഷയമാകയും, ഏഴദിവസംകൊണ്ടു സ്വസ്ഥനാവുകയും ചെയ്തു. സാപ°നം ഭ്രാന്തിമൂലകമെന്നം, മൂഢവിശാസമെന്നം പ രിഷ്കാര വിഭ്രാന്തലോകം വ്യാപി**ക്കം**. മൂഢവിശ്വാ സം കൂടുമെന്നിരുന്നതു' ആംഗല വിദ്യാശാല വിട്ടപ്പോ⊙ം ഉപേക്ഷിക്കപ്പെട്ടഎങ്കിലും പ്രത്യക്ഷസിദ്ധമായവ അപല പിക്കപ്പെടുന്നത്ലായ്കയാൽ മൗഢ്യമേതെന്ന് മൂന്നാമൻ വിധിച്ചകൊള്ളം. ദേവാനംഗ്രഹത്തിനുപകരം സംസ്കൃ തമായ മനസ്സിനെറ സങ്കല്പശക്തികൊണ്ടല്ലേ ഫലലാഭ മെന്ന് വേദ്ാ്ന്തയോഗികരം ശങ്കിച്ചേക്കും. എനിക്കും എന്നാൽ അങ്ങനെ അങ്ങനെ പക്ഷം ഇല്ലാതെയില്ല ഉറച്ച് സഗുന്ന പരമേശ്വരാനുകൂല്യമെന്ന ഒന്നിനെ തള്ളക യോ എന്നിരുന്ന ഘട്ടങ്ങളിൽ ആവിധ സങ്കല്പലേശമേശാ തെയുണ്ടായ അനുഗ്രഹ സൂചകങ്ങളും ഫലങ്ങളും സഗുണ പരമേശ്വരനെ താങ്ങുന്നു എന്നുതന്നെ ഇന്നും വിചാര മുണ്ടും. ഏതുതരം അനുഭോഗവും പ്രാരബംധഫലമാകയാൽ ഞങ്ങരംക്കും മറെറാതു മാർഗ്ഗമുണ്ടോ എന്നൊരു ചോദ്യ ത്തിനു് ഇല്ല തന്നെ എന്നാണ്ം" ഉത്തരം. പിന്നെ ദേവാന ഗ്രഹമോ? അതും അതുതന്നെ. ജ്ഞാനം ഉദിച്ചാൽ 'ബ ദ്ധൻ' എന്ന ഒരു ഭ്രമം ഒഴിച്ച് പലതും തോന്നാം; എന്നാൽ അത്ര് (ബന്ധഭ്രമം) ദൂരെ നിരസ്തമായിരിക്കും എന്നു വിശേഷം. (തീരെ ഉണ്ടാകയില്ല, എന്നു സാരം) ഈ സന്ദർ ഭത്തിൽ, യോഗചയ്യക്കാലത്ത്യ് മുന്നുവർഷത്തോളം ഇടമുറിയാതെ ഇരുത്തിയിരുന്ന മനോനിരോധം മറെറാന്നും ഓർക്കാത്തവണ്ണം ശരിയാക്കി ശരത്ക്കാലത്ത്യ് ആകാശമെന്നുവിധം സത്വപ്പസാദം ഉണ്ടാകയും ചെയ്തു. ആഹോ! ഗുരു ജനാനുഗ്രഹം! ശിവം!

ഓത്തില്ല, ഇതുകണ്ട ജയിച്ചു എന്നു ഞെളിയാനില്ല. പ്രാരബ്ധത്തിന്റെ വേഗം കുറയുമ്പോരം നിരോധവും മററും പററും.

> 'സദ്ദ്ശം ചേഷ്യതേ സ്വസ്യാഃ പ്രകൃതേര്ജ്ഞാനവാനപി നിശ്രവഃ കിം കരിഷ്യതി?'

എന്നല്ലേ ശ്രീ ഭഗവാൻ അരുളിച്ചെയ്തത് ഇതുകൊണ്ടു് ഉഞാനിയം പ്രാരബ്യാനസാരം ഇളകാതെയിരിക്കയി ല്ലെന്തും, സംയമനവും മററും എവിടെ പററുമെന്നും ആയി ല്ലേ.? സോളൻ പറഞ്ഞതു് എന്നും ശരി. പിന്നെ, ഞങ്ങരം ക്കിണങ്ങിയ പരോപകാരമായ പുസ്തകരചന, പ്രസംഗം, ഉപദേശം മുതലായതുപോലും താഴെവച്ച് ബാഹ്യത്തിൽ ഒരിക്കലും മാനം അയക്കാതിരുന്നാൽ പ്രാരബ്യമുണ്ടാക യില്ലെന്ന ശ്രതിയും അനുഭവും ശരിയാകും. ആ ഇരിപ്പം പ്രാരബ്യാധീനം തന്നെയാണു്. പോകട്ടെ. സായം പ്രകാശമായ സ്വബോധം വിളങ്ങുമല്ലോ.



### 9. പ്രാരബ'ധചിന്ത

ഗ്രഹദോഷം എന്നതിൽ കുറേ വിശ്വസിക്കാതെ നി വ്പത്തിയില്ല. അന്നുണ്ടായതും ആ ഇടവമാസത്തിൽ ഇ പ്പോ⊙ മഹാവൃക്ഷം പോലെ കാണ്ഡപുഷ്പ പടലീവി രാജമാനമായി നില്ലുന്നതുമായ ഒരദ്ദഷ്യപരമ്പര (പ്രാര ബ"ധ സഞ്ചയം) തുലൃമില്ലാത്തവയാണം". ദേഹ്പാത ത്തിന് ഈ സന്ധികളിൽ പുഷ്ലകാരണങ്ങളം ഉണ്ടായി എന്നാൽ പ്രാരബ°ധമിരിക്കെ ദേഹപാതം ഉണ്ടാ കയില്ലെന്നുള്ള ശ്രത്യനംഭവ പ്രമാണബലത്താൽ അങ്ങനെ സംഭവിച്ചില്ല. ദേഹപാതം പലർക്കം \_\_ ജ്ഞാനിക്കം **കുടി**\_സുഖഭ്രമിയായിത്തോന്നിയില്ലെന്നുവരാം. ഇതങ്ങ നെയല്ല. സ്വരൂപാനഭവം ഉണ്ടായതിനുശേഷം ഞാനതി നെ പ്രതീക്ഷിച്ച വേഷം കെട്ടിയിരിക്കുകയാണം". ഹൃാഭ്യന്തരങ്ങളാ**ൽ** ഒരുപോലെ) ഒരുങ്ങിയിരിക്കേയാ ണെന്നതാല്പയ്യം വിദേഹമക്തിയം ജിവന്മുക്തിയം ഭേദ മിലെന്ന് ചിലർ പറയമെങ്കിലും അതത്ര ശരിയല്ല. ലോ കവ്യവഹാരത്തിലെത്രത്തോളം കുറവുവ**രുന്നോ അ**ത്രയ്ക്ക് ജീവമുന്മുക്തിസുഖം വർദ്ധിക്കും. ഇതാണം വേദാന്തസി അനുഭവവും ഇപ്രകാരം തന്നെ. അങ്ങനെയാ ണെങ്കിൽ, ശരീരപാതാനന്തരമുണ്ടാകുന്ന വിഭേഹമാവസ്ഥ യിൽ അചി കൂടുമല്ലോ. പിന്നെ, മുക്തന്നുദേഹപാതം പ്രാർത്ഥനാ വിഷയമാകാതെ വരുന്നതെങ്ങനെ. പാതത്തെക്കുറിച്ച് ഇച്ഛാനിച്ഛക**ം** പറയാനില്ല.\_എന്തെ ന്നാൽ അതും പ്രാരബ"ധാധീനമാണല്ലോ. എന്നാൽ ദേ ഹം വീണാൽ തൊല്ലയൊഴിഞ്ഞു എന്നു തോന്നാതിരിക്ക യില്ല. 'നാദ്യാപി കർമ്മ ന ശ്ചിന്നമിതി ക്ലിശ്യന്തിസന്ത തം' കർമം (പ്രാരബ്ധം) ഒടുങ്ങിയില്ലല്ലോ എന്നു വിചാ രിച്ച് ക്ലേശിക്കുമെന്നും ഈ ക്ലേശം സംസാരജമല്ലാത്തതി നാൽ വെരാഗ്യത്തിനുള്ളതേ ആയിരിക്ക് എന്നും പഞ്ച ദശിയിൽ പറയുന്നുണ്ടല്ലോ. അപ്പോഠം പ്രാബ്ധമില്ലെ ന്തപറയുന്നതു് ഭയം കൊണ്ടാണെന്നുകിട്ടുന്നു. ഭയം, വല്ല വരും പറഞ്ഞാലോ എന്നുവച്ചാണു്. അവർക്കു് ശാസ്ര വം, അനുഭവവും ഇല്ല. എന്നാൽ മനോവൃത്തി ഒന്നിനേയും ഗ്രഹിക്കാത്തപ്പോഠം പ്രാരബ്ധം ഇല്ലെന്നു വേണമെങ്കിൽ പറയാം.

> 'ഇഷുചക്രാദിദ്ദഷ്ടാന്തെർ നൈവാരഭൃതേവിനശൃതഃ'

എന്നും" അധികരണ മാലയിൽ സിദ്ധാന്തിച്ചിട്ടുണ്ടും". കൈ വിട്ട അസ്ത്രവം, തിരിച്ചവിട്ട കലാലചക്രവം വേഗബല ത്താൽ കുറേക്കൂടികാര്യം ചെയ്യുന്നതുപോലെയാണെന്നാ ണം' സിധാന്തം. ഇതിനമൂൻപും 72-ാം കൊല്ലവർഷത്തിൽ ഇതിനോടേകദേശം ഒക്കുന്ന ഒരു സന്ദർഭം ഉണ്ടായിരുന്നു എന്നു് ഇപ്പോരം തോന്നുന്നുണ്ട്. പക്ഷേ, വൈരാഗ്യാഭ്യോ സാദികളുടെ കാലം ആയിരുന്നതിനാൽ അന്നു പ്രാരബ്ധ ങ്ങരം ദൂരെക്കൂടി കടന്നു പോയതേഉള്ള. അപ്പോരം 'സമാ ധിപ്രധാന'നായ യോഗിയേപ്പോലെ ഇരുന്നതിനാൽ അടുത്തു വന്നില്ല. ്പ്പ്നീട് 82**\_ൽ** തുടങ്ങി അതിലും കവിഞ്ഞ കുറെ കുഷ്യ പ്രാരബ്ധങ്ങ≎ം തലയെ ടുത്തുനിന്നു. അന്നു 'വിവേകപ്രധാന'ന്മാരായ ജനകാദി കളെപ്പോലെ അതൊന്നം കൂട്ടാക്കാതെ ഉറപ്പിൽകഴിച്ചു. ഇപ്പോഴാകട്ടെ വ്യവഹാര പ്രധാനന്മാരായ യ്ധിഷ്ഠിരാദി കളെപ്പോലെ പ്രാരബ്ധത്തിൽ മൃഴകിയിരിക്കുകയാണെ ന്നുപറയണം.

> ''വൈരാഗ്യോപരതീപൂണ്ണേ ബോധസൂപ്രതിപദൃതേ യസ്യ അസ്യ ന മോക്ഷോസ്തി പുണ്യലോകസൂപോ ബലാത്

പൂണ്ണേബോധേ തദന്യൗ ദാഴ പ്രതിബദ്ധൗ യദാ തദാ മോക്ഷോവിനിശ്ചിതഃ കിന്ത്ര ദൃഷ്ട്രം ന നശ്യതി.''

എന്ന പ്രമാണം നോക്കുക. ഇക്കാലങ്ങളിൽ, അരവയറാ കമാറ**് ക**ഴിക്കാറുള്ള വന്യാശനം (കിഴങ്ങ്-ധാന്യം മതലാ യത്ര്) ഉപയോഗിക്കാൻ ഒത്തിട്ടില്ല: കിട്ടിയാൽ വേണ്ട; സഞ്ചാരത്തിലുപവാസം. ഇങ്ങനെയായി. ത്തിൽ പല ഉദ്യമങ്ങളിലും മതപരിഷ്കാരങ്ങളിലും ചാടി; ഗ്രഹപ്പിഴസന്ധിക്കുമ്പു് വിചാരിക്കുന്നതെല്ലാം ക്ലിപ്ലസമ യത്തുന്നെ നിർവിഘ°നം സാധിക്കമായിരുന്നു. ഇപ്പോ ളെല്ലാം മുട്ടന്നുവെന്ന് വേദം. തടസ്ഥമോ വിളംബമോ ഇതിനെ**യ** സഹിക്കാത്ത സ്വഭാവമാണുള്ളതുതാനും. ല്ലാംകൊണ്ടും ദൃഷ്യപ്രാരബ"ധം ഒത്തിരുന്നുവെങ്കിലും എടുത്തു ചോദിക്കുന്നവക്ക് കാണ്മാനൊന്നമില്ല. ഉള്ളതും മേൽ കൊണ്ടതുമല്ല. അപ്പോരം സ്വതേ തനിക്കു വ്യസനമി**ലുാ** തെ രക്ഷിതാവിനുവേണ്ടി കരഞ്ഞ അമ്മച്ചിയെപ്പോലെ അതായത്ര് ''വായക്കരപ്പോററി ചത്ത്പോ യല്ലോ നമ്പൂരിശ്ശാ;'' ''അതിന നിനക്കെന്തടീ? അടി **നൊ**രു വസ്തവില്ലേ ''

ആന്തരമായി പറയുമ്പോരം ബ്രഹ്മവിത്തുകളുടെ വാ സൂവം ഇത്രത്തോളമേ ഉള്ള. മുട്ടിക്കുടുമ്പോരം സ്ഥിതി ഇപ്രകാരമാകയാൽ ജ്ഞാനിക്കും ഒന്നും ഇല്ലെന്നുപറയുന്ന ഇം ശരിയല്ലെന്നുവരുന്നു.

#### $\mathbf{x}$ $\mathbf{x}$ $\mathbf{x}$ $\mathbf{x}$ $\mathbf{x}$ $\mathbf{x}$ $\mathbf{x}$ $\mathbf{x}$

ഇതിനകം കഴിഞ്ഞിടത്തോളം കൊണ്ട് 'ദൈവം' എന്നുപറയുന്ന പൂർവ്വകർമ്മത്രപ പ്രാരബ്ധത്തിനോ 'ഇജ്ജന്മകർമ്മ'രൂപ പൗരുഷ(യത്ന) ത്തിനോ ബലമെന്ന തീർച്ചയംക്കാറായി. വസിഷ്ഠർ പറയംപ്രകാരമാണെ കിൽ, മേഷയുദ്ധം (ആടുകളുടെ ഇടി) പോലെയും, ബല മേറിയതിൻെ ജയം പോലെയും പൗരുഷത്തിനു ശക്തി

കൂട്ടീയാൽ ജയിക്കാമെന്നാണം' ഇരിപ്പ്. ഇതു് ആത്ഥ ജ്ഞാനത്തെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം എടുക്കത്തക്കതെന്നു് അനാഭവപ്രകാരം സമ്മതിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ മററുസകലത്തീലും 'ശ്രീഭഗവാൻെറ' അഭിപ്രായം തന്നെ ബലപ്പെട്ടുനില്ലുന്നവെന്നു പറയണം.

> ''സദ്ദശം ചേഷ്യതേ സ്വസ്യാഃ പ്രകൃതേർ ജ°ഞാനവാനപിം'

എന്നാണു'ഗീതയിൽ പറയുന്ന**തു'**. ജ്ഞാനിപോലും പ്രാര ബ്ധത്തിന് അടിപ്പെട്ടവർത്തിക്കുന്നുവെന്നു താല്പയ്യും. വർത്തമാന ദേഹത്തിന് ഹേതുവായ കർമ്മ സഞ്ചയത്തെ യാണും പ്രാരബം ധമെന്നുപറയുന്നതും. ഈ കർമ്മത്തെ മാററിമറിക്കാൻ ഇഭശചരൻ പോലൂം അശക്തനെന്നുപറ ഞ്ഞുകൊണ്ട് 'നളരാമയുധിഷ്ഠിരാദികളെ വിദ്യാരണ്യ സ്വാമികഠം ചൂണ്ടിക്കാണിച്ചിട്ടുണ്ടു്. അനുഭവവും അങ്ങ എന്തെന്നാൽ, ചെന്ന വയസ്സിൽ കൂടുതൽ **നെ** തന്നെ. ഭാഗവം, പരമശിവ ഭക്തിയിൽ മുഴകിയി്ത്ന്ന ശ്രീ ഭഗ വത"പാദാചായ്യർ, സാംബസേവാപരായണനായിരുന്ന വിദ്യാരണ്യ സ്വാമി, ശ്രീകൃഷ്ണാനംരക്തനായിരുന്ന മധു സൂദന സരസ്വതിസ്വാമി. ശിവപരനജയിരുന്ന ശ്രീമണി വാചകർ സ്വാമി, തുടങ്ങിയവരേപ്പോലെ (ഒരു **തീർ**ന്ന വേദാന്തി ആയിരുന്നിട്ടം) ശ്രീ ഹരിഭക്തി പരായണനാ യി കഴിഞ്ഞുവരവേ പ്രാരബ്ധം ഒരിഞ്ചിടമാറായ്ക കൊണ്ടാകുന്ന ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞതു". പിന്നെ, ''ന ദേവാ യഷൂിമാഭായ രക്ഷന്തി പശുപാലവത".'' ദേവന്മാർ, മാടു മേയ്ക്കുന്നവനെപ്പോലെ, തടിയുമെടുത്തുകൊണ്ടു രക്ഷിക്കാറില്ലെന്ന് നീലകണുഭാരതി സ്വാമി പറഞ്ഞ<u>ത</u>ം **ഓർക്കേണ്ടതാണം". ദേവന്മാർ എന്നതിലെ ബഹുവ**ചന ത്തിൽ വക്താവിനം" അഭിപ്രായമില്ല. സേച്ഛയാ ദേവൻ ഗ്രഹിക്കുന്നേ അനേകവിധ രൂപങ്ങളെ അപേക്ഷിച്ചു പറയു ന്നതാകയാൽ ആതൈകത്വത്തിൽ വിരോധമുണ്ടാകുന്നി ല്ല. മഹാമഹിമയുള്ള ശ്രീരാമൻ വനത്തിൽ വച്ച് വൃക്ഷ ച്ചവട്ടിൽ ഭയനീയമാംവണ്ണം കിടക്കുന്നതുകണ്ട്, പരിതാ പെപ്പെടുന്ന ഗുഹുനോട്ട് ''ആരും തന്നെ, ആരുടേയും സുഖ ഭുഖങ്ങഠംക്കുനിമിത്തമാകുന്നില്ല; ജന്മാന്തരങ്ങളിൽ അവര വർ ചെയ്ത കർമ്മകലാപം മാത്രം അതിനുഹേതുവാകുന്നു'' എന്നു് ലക്ഷുണൻ പറഞ്ഞതും 'ഗഹനാ കമ്മണോ ഗതി:' എന്നു് ഭഗവാൻ അരുളിചെയ്തതും പ്രത്യേകം ഓർക്കേണ്ട താണു്. ഇത്രയുംകൊണ്ടു് ടൈവം എന്നു പറയുന്നു പൂർവ്വ കർമ്മത്തെ പുരസ്തമിക്കാമെന്നല്ലാതെ പുരുഷയത്നം വേണ്ട എന്നു വരുന്നില്ല.

#### $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$

ബ്രഹ്മാനുഭവം സൂയ്യപ്രകാശം പോലെ സഹജമായും ഇടമുറിയാതെയും ഉണ്ട്. എന്നാൽ സൂയ്യഭാസുതട്ടിയ ചുവ രീന്മേൽ അനേകം കണ്ണാടികളിലൂടെ പകർന്ന വിശേഷ പ്രകാശംപോലെ പ്രാരബ്ധ ശകലങ്ങരം മുന്നണിയിൽ നില്പാകും. ഇവ ഹാനികരങ്ങളാകയില്ലെങ്കിലും ക്ലേശ മുണ്ടാക്കമേന്ന് പരവിജ്ഞാന ശാലികളായ ബ്രഹ്മർഷി രാജർഷികളുടെ ചരിത്രം കൊണ്ടു കാണാം. ''പ്രാര ബ്യം നീങ്ങമ്പോരം ഉദ്യമം അവസാനിക്കും എന്നല്ലാതെ അത്ര് ധ്യാന സഹസ്രം കൊണ്ടും അടങ്ങുകയില്ല.'' എന്നാണല്ലോ വേദ വ്യാഖ്യാതാവായ വിദ്യാരണ്യസാമികരം പറയുന്നത്ര്. വ്യാ പ്രമാണെന്ന വിചാരത്തോടെ അയച്ച അമ്പ് ആയതു പശുവാണെന്നു് അറിവുണ്ടാകുന്നപക്ഷം നിന്ദ്രകളയാതെ ലക്ഷ്യഭേദം ചെയ്യംപോലെയാണം' ജ്ഞാനം വന്നാലും പ്രാരബ്യപ്രവേഗം ഉണ്ടാകുന്നത്ര്.

#### $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$

പ്രതി നിയത ദേശകാലങ്ങളിൽ (അത്തു സ്ഥലകാ ലങ്ങളിൽ) നിശ്ചയമായി അനുഭവിക്കേണ്ട പ്രാരബൗധം മറെറാരുവഴിക്കു മാററാമെന്നുവരുമ്പോരം അതു് പ്രാര ബൗധമേ ആകയില്ല പ്രാരബൗധം (ജീവനുക്തദേഹ ത്തിൽ അനുഭവിച്ചതന്നെ തീരണമെന്ന കമ്മങ്ങരം) മാത്രം അനുഭവിക്കുകയും സഞ്ചിത കമ്മങ്ങരം ഇഞാനം കൊണ്ടു നശിക്കുകയും, ആഗാമി (ജ്ഞാനം സിദ്ധിച്ചതിനുശേഷമു ണ്ടാകുന്ന കമ്മങ്ങരം) ഫലം കൊടുക്കാൻ ശക്തങ്ങളാകാതെ ദഗ്ധബീജംപോലെ ആകയം ചെയ്യം. ചിലക്ഷ് സുഖ ദുഖങ്ങരം കാഞ്ഞിരിക്കുന്ന പ്രാരബ്യമാകയാലാണ് 'ബ്രഹ്മവിത്തെന്നും, വരിഷ്ഠനെന്നും' മററും വിജ്ഞാനികളിൽ വിഭാഗം ഉണ്ടായതു്. സഞ്ചിതാഗാമികരം ജ്ഞാനിക്കില്ലെന്ന് ബ്രഹ്മസ്യത്രവം ആഗാമിയുടെ ഫലമെടുക്കുന്നതു് അവരെ വന്ദിക്കുന്നവരും നിന്ദിക്കുന്നവരുമാണെന്ന് കൗഷീതകി ഉപനിഷത്തും പറയുന്നു. പൂർവ്വമഹർഷി മാക്കും രാജർഷിമാക്കും ഇതാണു് അനുഭവം. സുഖദ്ദഖങ്ങളും പ്രാരബ്യഹലമാണ്. പ്രാരബ്യം അവശ്യം ഭാവിയുമാണ്.



## 10. പുനർവിവാഹം \*

"ഭത്തരി പ്രേതേ ബ്രഹ്മചര്യം തദന്വാരോഹണം വാ''—(ഭത്താവു മരിച്ചാൽ ബ്രഹ്മചര്യം ദീക്ഷിക്കകയോ ''ഉടൻ\_തടി'' ചാടുകയോ വേണം) എന്നു വിഷ്ണസ്മൃതി യിൽ പറയുന്നുണ്ടു".

> 'സൂരണം കീത്തനം കേളി: പ്രേക്ഷണം ഗുഹൃഭാഷണം; സംകല്പോധ്യവസായശ്ച ക്രിയാനി വൃത്തിരേവച'

എന്ന അഷ്യാംഗ ബ്രഹ്മചര്യമോ, ''ബ്രഹ്മഭാവേ മനശ്ചാരം ബ്രഹ്മചര്യം തടുച്യതോ'' എന്ന ഉപനിഷത്തു പ്രകാരമുള്ള സാക്ഷാൽ ബ്രഹ്മചര്യമോ ദീക്ഷിക്കാൻ സ്ത്രീകളെക്കൊണ്ടും 'സ്ത്രാധ്യം എന്നു കണ്ടു മഹാനുഭാവന്മാരെങ്കിലും സ്ത്രീകളിൽ വജ്ര കാിന ഹൃദയന്മാരായിരുന്നേർപ്പെടുത്തിയ 'ഉടൻ തടിചാട്ടം' (കട്ട), വിശ്വ വിഖ്യാതനും സർവ്വളങ്ങ പീഠാരോഹ ബിര്യദാങ്കിരുന്നും സർവശാസ്ത്രഹേസ്യവേദിയം.ആയ ശങ്കര ഭഗവൽപാദർ നിഷേധിക്കയും, ബ്രിട്ടീ ഷ് ഭരണനയ നൈപുണ്യത്താൽ നിശ്ശേഷം തടയുകയും ചെയ്തിരിക്കുന്നവല്ലോ. ''തസ്മാദ്യഹ നസ്വ: കാമ്യായുഷ: പ്രാങ്ന പ്രേയാത്"' ഏന്ന വേദവാക്യം ന്യായ സാധാരണത്താൽ അല്ലാസ്ഥിര സുഖഭ്രമിയായ സ്വർഗ്ഗം കൊതിച്ചു നിത്യസുഖ പ്രാപ്തിയോഗ്യമായ ദേഹം ഉപേ ക്ഷിപ്പാൻ (മരിക്കാൻ) ആയുസുള്ളപ്പോഠം കാംക്ഷിക്കരുത്ത്

<sup>\*</sup> ജി. രാമൻമേനോൻെറ പൗരനിൽ പ്രസിദ്ധം ചെയ്തത്ര്

എന്നു് പറയുന്നതു് ഉടൻ കട്ടയെ പ്രായേണ നിഷേധിക്ക ന്നു. പിന്നെ.

> ''അന്വാരോഹഃ കലും ഭദ്രേ! നാഭിപ്രേതഃ കദാപിമോ; അക്ഷതായാഃ ക്ഷതായാ വാ പാതിവ്രത്യാഗ്നിന∙ വിനാ. അഭാവ ഏതാദ്ദക്ശക്തി സാന്നിധ്യേ മരണേന കിം; ധമ്മാരംഭം ശരീരം തദ് ബ്രഹ്മഭാവേധിയം നയേതം'''

എന്നു പത്മാഗമത്തിലും പറയുന്നുണ്ടും. ഇങ്ങനെ ഉടൻ കട്ടയേറൽ നിഷേധിക്കപ്പെട്ടതു ശാസ്ത്രാനുഗുണവമായി. രണ്ടാമത്തെ പക്ഷമായ ബ്രഹ്മചര്യം ചില ദ്വിജാദികളടെ ഇടയിൽ നടപ്പുണ്ടു°. ദ്രാവിഡ, മഹാരാഷ്ട്യ, കൗങ്കണാദി ബ്രാഹ്മണരുടെ ഇടയിൽ ശിരോമുണ്ഡനം കൂട്ടിച്ചേത്ത് ഒരുമാതിരി സംന്യാസമാക്കിയിരിക്കയല്ലേ എന്നു സംശ യിക്കേണ്ടിവരുന്നു. സംന്യാസം ആകട്ടെ വിരക്ത വിഷ യമാണ<sup>ം</sup>. ''സരക്കുന്ത ഗൃഹേ വസേൽ''..... 'സരാഗോ നരകം യാതി' എന്നും മററും പ്രമാണങ്ങളം ഉണ്ട്. **ഇവയ്ക്കെ**തിരെ ''ഗണ്ഡസ്യോപരിപിടകഃ (ക്മ<mark>നി</mark> ൻെറ പുറത്തു കുത്ത് എന്ന മട്ടിൽ സവിരക്തകളായ `അബ ലകളടെ കഴത്തിൽ സംന്യാസം കെട്ടിയിട്ടാ**ൽ അ**വർ എന്തുചെയ്യം; എങ്ങനെ ചൂമക്കം? ഈ തത്ത്വം മനസ്സി ലാക്കി ചില കരുണാർദ്ര എദയന്മാരായ മഹർഷിമാർ (ശൃതിസ്മൃതിദ്രഷ്ടാക്കരം<sub>)</sub> പുനർവിവാഹം ശാസ്രുസമ്മത മാക്കിത്തിത്തു.

> 'പുനർഭ്രത്വാ ഹ ഉ പാപം ളനക്തി തിഷാസേടുബ്രഹ്മചരുേ സ്വ കാമ്യാ'

എന്ന ശ്രതിക്കും പുനർവിവാഹം സമ്മതമല്ലെന്നും ആത്മ ലോകം (മോക്ഷം) ഇച്ഛിക്കുന്നവരം ബ്രഹ്മാനുസസാന രൂപ ബ്രഹ്മചര്യത്തിൽ സ്ഥിതയായി ഭവിപ്പാൻ (കഴി ച്ചൂകൂട്ടാൻ) താല്പര്യപ്പെടണമെന്നുള്ളതിലാണും അഭിപ്രായ മെന്നും വരുന്നുവെങ്കിലും ശ്രുതിയുടെ കിടപ്പാകാണ്ട് പു നർവിവാഹം വൈദികകാലത്തും നടപ്പുണ്ടായിരുന്നെന്ന തെളിയുന്നു. പുറമേ, ''കോ വാംശയുത്രാവിധവേവദേവരം മരും ന യോഷാ കൃണതേ സധസ്ഥ'', വിവാഹംകഴിച്ച, വരനുതുലുമായി നിയുക്തനായ ഭത്താവിനെ സചീകരിച്ച വിധവയായ സ്ത്രീസന്താന വൃദ്ധിവരുത്തുന്നതായിമേൽക്കാ **ണിച്ച** ഋങ്മത്രം**കൊണ്ട് കിട്ടുന്നു**. വിധവയ്ക്കു ദേവരനെ (രണ്ടാമതു ഭത്താവിനെ) സചീക്രിക്കാമെന്ന 'പ്രജാവതീർ വീരസൂർദ്വേകാമാ' എന്ന മന്ത്രവും തെളിയിക്കുന്നു. ദേവ രൻ (എന്നാൽ) 'ദചീതിയോ വരഃ ഉച്യതേ' (രണ്ടാമത്തെ f eത്താവു" എന്നു നരുക്കാം (2.15) പറയുന്നു.  $f \cdot \cdot \cdot \cdot \cdot$ ''സംന്യാസം പലപൈതൃകം;´ദേവരാച്ച സതോല്പത്തിം കലൗ പഞ്ച വിവർജ്ജയേത്''' എന്ന സ്മൃതിയിലെ സംന്യാസ നിഷേധാംശം, ''യദഹരേവവിരജേത്', തദ ഹരേവപ്രവുജേത്'' എണള്ള ശ്രതിക്കു വിരുദ്ധമാകയാൽ 'അപസ്മൃതി'യാണെന്ന് ശ്രീ. സുരേശ്വരൻ പറഞ്ഞ പോലെ, ദേവരനെന്നുള്ളതിനു രണ്ടാമതു് ഭത്താവെന്നു നിരുക്തം കാണിച്ച അത്ഥത്തിലെ ദേവരനെ സ്വീകരി ക്കുന്ന (ഭത്താവാക്കുന്ന) കാര്യം നിഷേധിച്ചിട്ടുള്ള അംശവും മേൽക്കാണിച്ച ഋങ് മന്ത്രത്തിനു വിരുദ്ധമാകക്കൊണ്ടു തെററാകുന്നു. ശ്രൂതിക്കു വിരോധമായാൽ സ്മൃതി തെററ് **എന്നുള്ളതു** സർവ്വസമ്മതമാണും. പുനർഭ്ര എന്നതി**നം**' 'അന്യസ്യ ഭൂതചാ അന്യസ്യ പുനർഭവതി' ഒരുവൻെറ (ഭാര്യ) ആയിരുന്നു മറെറാരുവന്റെ ആയിത്തീരുന്നവയ എന്ന ശബ്ദവുല്പത്തി പ്രകാരം പുനർവിവാഹം ചെയ്തവ**ം** എന്നർത്ഥമാക്ന്നു. ഇങ്ങനെയാകുമ്പോ⊙ം, ആര്യന്മാർ മധ്യ ഏഷ്യയാകട്ടെ, ബ്രഹ്മർഷിദേശമാകട്ടെ അധിവസി **ക**ന്നേ കാലം പുനർവിവാഹം ചെയ്ത സ്ത്രീയെ കുറിക്കുന്ന പുനർഭ്രശബ്ദം സംസ്കൃതലോകത്തിൽ ലബ്ധപ്രചാ രമാണെന്നും വ**രു**ന്നു. ഇതു 'ശശവിഷാണം, ആ ലോകാ ഭാവം' മുതലായ ശബ"ദംപോലെ അഭാവസൂചകമായല്ലാ സിലാമായി വന്നിരിക്കയാൽ, തെ യോഗത്രഢവിധി പനർവിവാഹ കൃത്യം അന്ന നടപ്പുള്ളതായി ഭാഷാകാലി ക വിചാരത്തിൽനിന്നും കിട്ടന്നുണ്ട്. ഈശാര വിഷയ മായം ആത്മവിഷയമായം ഉള്ള പക്ഷങ്ങരംക്ക് ഐക്ര പുമുണ്ടായിരിക്കേണ്ടതെങ്കിലും, സഹോദരന്മാരും 'ഏക ഗുരുക'ന്മാരുമായ മഹർഷികരംക്കുപോലും അഭിപ്രായ ഭേദം ഉണ്ടായിരിക്കുന്ന സ്ഥിതിക്കു് അവ്യവസ്ഥിതങ്ങളാ യ ബാഹ്യകാര്യങ്ങളിൽ പക്ഷാന്തരം സംഭവിക്കത്തക്കതാ കയാൽ ഈ പുനർവിവാഹം സർവ്വസമ്മതമാകയില്ലെന്നി രുന്നാലും സ്വീകാര്യമെന്നു വരുന്നുണ്ടല്ലൊ?

> 'പരപൂർവാ: സ്ത്രീയസ്ത്വന്യാ: സസ്യപ്രോക്താ യഥാക്രമം പുനർഭ്രസ്തിവിധാ താസാം'

എന്നു തുടങ്ങിയ നാരദസ്മൃതിയിൽ പുനർ വിവാഹിത കളെ മൂന്നുതരം പറയുന്നു. പാണിഗ്രഹണം കഴിഞ്ഞിരു ന്നാലും അക്ഷതയോനി, (സംസർഗ്ഗം ചെയ്യാതെ കന്യക) യായിത്തന്നെ ഇരിക്കെ, പിതൃപിതാമഹാദി ഗുരുജനങ്ങ ളാൽ അന്യനുവിധിപ്പടി വിവാഹം ചെയ്തുകൊടുക്കപ്പെ ടുന്ന വിധവ ഒന്നാമത്തേതും സംസർഗ്ഗാദികൂടി ആയശേ ഷം മറെറാരുവനു കൊടുക്കപ്പെടുന്നതു രണ്ടാമത്തേതും കന്യാപ്രദാനാർഹരായ ഗുരുജനങ്ങളില്ലാതെ വന്നു ബന്ധു ക്കരം കൊടുക്കുന്നതു മൂന്നാമത്തേതുമാകുന്നു.

> ''കന്വൈ വാ ഷതയോനിര്യം\_ പാണിഗ്രഹണ ദൂഷിതാ പുനർഭൂ: പ്രഥമാ പ്രോക്താ പുന: സംസ്സാരകമ്മണാ ദേശധമ്മാനവേക്ഷ്യ സ്ത്രീ ഗുരുഭീർയാപ്രദീയതോ'',

എന്നു മതലായിടി സ്മൃതി അന്നെ പറയുന്നു. ഈ സ്മൃതി പുനർവിവാഹത്തെ സാധൃകരിക്കയും സൈപരിണി (കലടാ) വൃത്തത്തെ നിന്ദിക്കയും ചെയ്യുന്നു. ഇനി സ്മൃതികാരാചാരൃൻ എന്തു പറയുന്നു എന്നു നോക്കാം.

'നഷേൃ മൃതേ പ്രവ്യജിതേ ക്ലീബേ ച പതിതേ തഥാ; പഞ്ചസ്വാപത്സു നാരീണാം പതിരന്യോ വിധീയതേ'', ഭത്താവുകണോതെ പോക, മരിക്ക, സംന്യസിക്ക, ഷണ്ഡ നായിത്തീരുക, ജാതിഭ്രഷ്യനാക എന്ന അഞ്ചവസ്ഥകളി ലും മറെറാരാളെ ഭത്താവാക്കാമെന്ന തന്നെ പറഞ്ഞിരിക്കു ന്നു. ഇതു പുനഃപാണിഗ്രഹണത്തെ എത്രമാത്രം ബലമാ യി താങ്ങിയിരിക്കുന്നു.

> "നഷേ മൃതേതി ശാസ്ത്രേണ പുനർഭ്രരപി സമ്മതാ തത്രാപിവാസനാവേശേ ജന:ഫലമിയാഭിതി അക്ഷതാത്ര പ്രൂഖ്യാന്ന്യാ കിചാതേ സംസ്കതാ ശുഭാ

കൃ[ച്ഛാന്തേ സംസ്കൃതാ ശുഭാ; തത്ര സ്ഥാമിവ്രത്യഭാവേ വ്രതഭംഗോപി നോ ഭവേത്'',

എന്ന മൻകാണിച്ച ആഗമത്തിലെ അനന്തര ശ്ലോകങ്ങളം ഇതിന്റെ അത്ഥം...., ''നഷ്യേമ്മതോ'' എന്നു തുടങ്ങിയ ശാസ്ത്രംകൊണ്ടു, പുനർ വിവാഹത്തിലും, ജന്മ സാഫല്യം ഉണ്ടാകം (ജ്ഞാനം വരെ) എന്നുള്ളതിനാൽ, അതും സമ്മതമാണെന്നും, ഈ കാര്യത്തിൽ സംസർഗ്ഗ ദൃഷിതയല്ലാത്തവ⊙ മുഖ്യയാണെന്നം, പൂർവഭർത്ത സമ്പ ക്മേണ്ടായവ⊙ കൃ[ച്ഛമെന്ന വ്രതം (അശക്തിപക്ഷത്തിൽ പ്രായശ്ചിത്തദാനം) ചരിച്ച ശേഷം പനർവിവാഹത്തിനു യോഗ്യയെന്നും, രണ്ടാമതു പാണിഗ്രഹണം കഴിച്ചയാളിൽ പാതിവ്രത്യമിരിക്കുന്നതുകൊണ്ടു വ്രത**ഭം**ഗമുണ്ടാകാതെ പോകുമെന്നും ആകുന്നു. ഇത്രയം കൊണ്ടു പുനർവിവാഹംം **വേദസ**്മൃത്യാഗമാഭി ശാസ്ത്രസമ്മതമെന്നു സമർത്ഥിക്ക പ്പെട്ട.

ഈ സമ്പ്രദായം ചിലരുടെ നിർബന്ധത്താലും മററും കറെ കാലം മങ്ങിക്കിടന്നുപോയെങ്കിലും, വേദവേദംംഗ വേദാന്ത സ്മൃതിശാസ്ത്രപുരാണാദി സർവവാങ്മയ രത്തം കരമായ ഈശാര ചന്ദ്രവിദ്യാസാഗരൻ തുടങ്ങിയുള്ള മഹ ത്തുക്കറം വീണ്ടം സമുദ്ധരിച്ചു പ്രചാരമാക്കി. കൽക്കട്ടാ ഹൈക്കോടതി ജഡ്ജിയം സംസ്കൃത-വിദ്യാപാരംഗ തതാം കൊണ്ട് 'സരസാതി' എന്നുള്ള <mark>സ്ഥാനപ്പേരുകാ</mark> രനും ആയ ഡോകൂർ ആശുതോഷ മുക്കർജി എം. എ., ഡി. എൽ. മൗലായ പല മഹാന്മാരം സ്വന്തം പുത്രികള ടെ പുന്ർവിവാഹം നടത്തീട്ടണ്ട്. ആകെക്കടി ഭാരത ഖണ്ഡമൊട്ടക്ക° (ഈ സമ്പ്രദായം) എതാണു° വ്യാപിക യം ചെയ്തിരിക്കുന്നു. ഇതിനെല്ലാം പുറമെ, ആഭിജാത്യ **ഭ്രമം കൊണ്ട് മുന്നണിയിൽ നില്ലുന്നവരും ദുർന്നി**രൂപന്മാ അമായ ആഗംതു മലയാള ദ്വിജന്മാർപോലം പുനർവിവാ ഹം ചെയ്തു കൊടുപ്പിപ്പാൻ തയ്യാറാണെന്നു ശങ്കരാചാര്യ പത്രത്തിൻെറ 91 കംഭം വക 7-ാം ലക്കത്തിൽ പറഞ്ഞു കാണുന്നു. അന്യ സമഭായത്തീൻെറ അംഗീകാരണാദി കരം കൊണ്ടു" അതു മറെറാരു വർഗ്ഗത്തിനു സ്വീകാര്യമെ ന്നില്ലെങ്കിലും ബഹ പ്രമാണ സ്മ്മതമായും, സർവത്ര അഭിജ്ഞജനങ്ങളാൽ ആദരിക്കപ്പെട്ടതായം വരുന്ന വിഷ യത്തിൽ ഒരു താങ്ങിനു ഗുണാംശ്ശുഹണരീതിയിൽ ആ ക്കും അതിനെ സ്വീകരിക്കാവുന്നതാണല്ലോ.

അവിരക്തകളായി ബാല്യവൈധവ്യദേശകളായിരി ക്കുന്ന പാവപ്പെട്ട സ്ത്രീകളെ ബലാല്ലാരം അനർത്ഥ ക്ലപ ത്തിൽ തള്ളിയിടുന്നതായാൽ, ദുര്യോഗബലം ഹേതുവാ യിട്ട ധമ്മി ഭമം അധമ്മത്തിനായിത്തീരുമെന്നുള്ളതുകൊ ണടു് വിരക്തകളണ്ടെങ്കിൽ, അവരെ മാത്രം ജപതപസ്സി ത്ഥോപവാസ<sup>്</sup>വ്രതാദിക**ഠംക്കായി വിട്ടയയ്ക്കയു, പുന**ർ വിവാഹാനന്തരവും സാധ്വികളായിരിക്കാൻ സൗകര്യവും അവകാശവം ഉള്ളതുകൊണ്ട് പാണിഗ്രഹണോത്സുകക ളായവരെ മേൽപ്പരഞ്ഞ പ്രകാരം വിധിപ്പടി പനർവിവാ ഹം കഴിക്കയും കഴിപ്പിക്കയും ചെയ്യേണ്ടതാകുന്നു. ഇങ്ങ നെയായാൽ അതു ലോകഹിതവും തദ്വാരാധമ്മ്യവുമായി വരുന്നതാണം". ലോകഹിതമല്ലാത്തതു് ധമ്മ്യമായിരി ക്കയില്ല. 'സത്യം ബ്രൂയാത'പ്രിയം ബ്രൂയാത', നാ-പ്രിയം സത്യമണാപി<sup>3</sup>, എന്ന പ്രമാണം നോക്കും! സ ത്യം പറയണം എന്നു തന്നെയാണും വിധിയെങ്കിലും ലോകഹിതമല്ലാത്ത സത്യം പറഞ്ഞുകൂടാ എന്നു നിർബ സ്ഥിക്കുന്നു.

ശ്ലോകാഭേധന പ്രവക്ഷ്യാമി യദുക്തം ഗ്രന്ഥകോടിഭി, പരോപകാരഃ പുണ്യായ പാപായ പരപീഡനം

ഒ<mark>രു കോടി</mark>ഗ്രന്ഥ∙ കൊണ്ട° വെളിവാകുന്ന രഹസ്യം **അ**ദ്ധ ശ്ലോകംകൊണ്ട പറയാമെന്നും, ആയതു പരോപകാരം പുണൃത്തിനായം പരദ്രോഹം പാപത്തിനായം ഭവിക്ക ന്നുവെന്നും ആകുന്നു, എന്നുള്ള പ്രമാണ നയത്തെ ആശ്രയി ച്ചാലം, അനേർഹകളെ ദൃഷ്ടുനിറഞ്ഞ കൂട്ടിലിട്ട് ഇഹ് പര **ലോകങ്ങ**ഠം രണ്ടി**നം കൊള്ളാത്തവിധമാ**ക്കാതെ പുനർ വിവാഹം ചെയ്ത കൊട്ടക്കേണ്ടതാണം'. ശ്രതി**ശാ**സ്താദി നിമ്മാണകാലത്ത കാലാനുചിതമായി വച്ചിരുന്ന സംഗ തികളായാൽ പോലം കലോചിതമായി പരിഷ"കരി ക്കേണ്ടതു് അതതുകാലത്തുണ്ടാകുന്ന യോഗ്യന്മാരുടെ കത്ത ഇതോ! ശ്രതി, സൗമ്പതി ആഗമം മുതലായം വ്യമാക്ടന്നു. പ്രമാണങ്യക്ടി സമ്മതിക്കുന്നതും, **ഗംഭീ**രപൃ**രു**ഷന്മാ രാൽ ആദ്ദതവം ആയിരിക്കുന്ന സ്ഥിതിക്ക് യാതൊരു വിധ മന:സങ്കോചത്തിനം ഇടകൊടുക്കുന്നില്ല. യാൽ, സാധുവിധവകളെ പുന:പാണിഗ്രഹണ വിധിസം ഘടിതകളാ**ക്കിത്തീ**ർക്കാനായി ശ്രമം ചെയ്യുന്ന പുരുഷ പംഗവന്മാരെ ഞ**ങ്ങ**ഠം വാചാസ്തതിക്കയും; മനസാ പ്രണ മിക്ക**യും** ചെയ്യുന്നു.

**എന്നാ**ൽ, ബാല്യവൈധവ്യത്തെ തടയുന്നതിനായി,

'പിതുർഗൃഹേത യാകന്യാ രജ: പശൃതൃസംസ്കൃതാ; മാസിമാസി രജസ്തസ്യാം പിതാ പിബതിശോണിതം!

മാതാ ചൈവപിതാ ചൈവ ജ്യേഷ്ഠോത്രാ തഥൈവ ച; ത്രയസ്ലേ നരകം യാന്തി ദൃഷ്യാ കന്യാം രജസ്വലാം'' എന്ന തുടങ്ങി ബാല്യവിവാഹ സാധകങ്ങളായ സ്മൃതി കളെ ആദരിക്കാതെയും, ''സൂര്യാം പത്യേശം സന്തീം'', പ്രാപ്തയാവന ആയവളെ വിവാഹം ചെയ്യണമെന്ന വേദ വാക്യത്തേയും,

> 'ത്രീണിവർഷാണ്യദീക്ഷേത കമാര്യർതുമതീ സതീ, ഊർദ്ധാം തു കാലാദേതസൂാ\_ ദ്വിന്ദേത സദ്ദശംപതിം'',

ഋതുവായതിനു ശേഷം മൂന്നു വത്സരം സദ്ദശനായ ഭത്താ വിനുവേണ്ടി കാത്തിരിക്കണമെന്നുള്ള മനുസ്മൃതിയേയും,

> ''ജാതോ വാന ചിരം ജീവേ\_ ജജീവേദാ ഒർബ്ബലേന്ദ്രിയാ; തസ്മാദതൃത്രബാലായാം ഗർഭാധാനം ന കാരയേത"''

''ഊനഷോഡശവർഷായാ മപ്രാപ്ലാ പഞ്ചവിംശതിം; യദ്യാധത്തേ പുമാൻഗർഭം കക്ഷിസ്ഥഃ സവിപദ്യതേ''

എന്ന സ്യൂതാദി വൈദ്യശാസ്ത്രത്തേയും അടിസ്ഥാനമാ ക്കിയം പ്രായം തികഞ്ഞ ശേഷം മാത്രം ആഭ്യവിവാഹം നടത്തുന്നതു യുക്തമാകുന്നും ഈ സംഗതികഠം വേദാഗമ സ്മൃത്യാദ്യനുഗുണവും യുക്തി യുക്തവുമാകയാൽ യാ തൊരു വിപ്രതിപത്തിക്കും അവകാശം കൊടുക്കുന്നതല്ല. എന്നാൽ, പ്രവൃത്തിയിൽ വരുത്തുന്ന കാര്യം ധീരാഗ്രണി കഠാക്കധീനമാകുന്നും അതും ഉടനെ ഫലിക്കളെ എന്നാ ശംസിച്ച് സമയം മെനക്കെടുത്താതെ ഈ ഉപന്യാസത്തെ പര്യവസാനിപ്പിച്ച കൊള്ളുന്നും.

## 11. പറച്ചിപെററ പന്തിരുകുലം

'പറവി പെററ പന്തി**രു**കലം' എന്ന ഒരു ലേഖന ത്തിൽ പൊന്നാനി താലൂക്കിൽ മേഴത്തൂർ അംഗത്തിലുള്ള മേഴത്തോ⊙ അഗ്നിഹോത്രി മരിച്ചാൽ വള്ളവനാട് താലൂ ക്കിൽ ഒററപ്പാലം സമീപമുള്ള കടമ്പൃത<sup>ം</sup> മനയ്ക്കൽ നമ്പൂരി ക്ക് പലയുള്ളതായി (1073... മീനം ലക്കം പോഷിണി 156-ാം വശത്ത്ര്) പറഞ്ഞു കാണുന്നു. ആണ റബി⊙ം **കവ**ളപ്പാറനായ<sup>്</sup>റു രാജാ മരിച്ചാലം കടമ്പൃരു മനയ്ക്കലുള്ള വർക്ക് പുലയുണ്ടെന്നു മൻപ്രാദത്തിട്ടുണ്ടല്ലോ. ചിലർ **തങ്ങ**ഠംക്കു് മലയാളത്തുള്ള 'നമ്പൂചി' എന്ന സ്ഥാനപ്പേരി നിണങ്ങിയ 'ആയ്യവേഷം' കൈക്കൊണ്ടതു് ഇവിടെ ഓ മ്മയിൽപെടുന്നു. വരതചിയുടെ മക്കളായി പന്തിതംകല ക്കാർ, ആഡൃൻ നമ്പൃതിരി നായർ, ഇളയതും, വെളത്തേ ടൻ, മാപ്പിള തച്ചൻ, പാണൻ, പലയൻ, പറയൻ എന്നി ങ്ങനെ പല ജാതിക്കാരായിരുന്നെങ്കിലും അവർ ശ്രാദ്ധമൂ ട്ടന്നത് അഗ്നിഹോത്രിയുടെ ഭവനത്തിൽ ഒരു തറയിൽ ഇവരെ തൊട്ട ക്ഷേിക്കുന്നതിൽ അകായിലു ആയിരുന്നു. ള്ളവർക്കും നമ്പൂരാർക്കും വൈമനസ്യം തോന്നിയതിനെ —— പോക്കുവാൻവേണ്ടി അഗ്നിഹോത്രിയെ തൊട്ടനോക്കുവാ ൻപറഞ്ഞു് അവരെ ദിവൃ**രുപത്തിൽ കാ**ട്ടിക്കൊടു**ത്ത**് അവരെല്ലാവരും മഹാതതാജ്ഞാനിക തൃപ്പിപ്പെടുത്തി. കൂടാതെ സിദ്ധന്മാത്മമായിരുന്നു. ളായിരുന്നു. പറയ നായിരുന്ന പാക്കുനാരുപോലും പണ്ഡിതമാന്യ രീതി യിൽ അനേകം കീത്തനങ്ങയം ഉണ്ടാക്കിയിട്ടണ്ടും, ഒന്നി ൻെറ താല്പയ്യാം:\_\_\_

''ക്ലലാധാരം, സ്വാധിഷ്ഠാനം, മണിപൂരകം, അനാഹ തം, വിശുദ്ധി,ആജ്ഞ''എന്ന ആറ്റ് ആധാരങ്ങളുടെ ഉള്ളി ലുള്ളിലായി സ്ഫുര ദ്രൂപനായ ജീവാത്താവു് അധി വസിക്കുന്ന ദേഹത്തിൽനിന്നും അതു പിരിഞ്ഞാൽ (മരി ച്ചാൽ) പുനഃശരീര പ്രാപ്തിക്ക് മാതുപിത്രയോഗ വഴിക്ക് ബീജാവാപവും, (രേത: സേകവും) ആ വഴി പഞ്ചഭ്രത ങ്ങളെക്കൊണ്ടു പൊതിഞ്ഞ ദേഹവും ഉണ്ടാവുകയാണ ല്ലോ. ഇങ്ങനെ വീണ്ടം ലഭിച്ച വിശിഷ്യ മർത്യ ശരീരം പഴകി (കൊള്ളാതെ) പോകുന്നതിനകം എന്നെ പരിശു ദ്ധ ചിദ്രൂപനാക്കണേ ശ്രീ വെങ്കിടം എന്നിടത്തു് അനു

ഇത് തിരുപ്പതി വെങ്കിടേശനെ ഊന്നി ആണോ എന്ന സംശയിക്ക്നോ. ഇവയി**ൽ** ഒരാളായ കാരയ്ക്കൂ**ൽ** അമ്മ പരദേശത്തു കീർത്തിപ്പെട്ട അറുപത്തിമുന്നു സിദ്ധ രിൽ ചേർന്നതാകയാൽ പാക്കനാർ പാണ്ടി പറയനായി ട്ടം വരാം. എല്ലാ പ്രസവത്തിലും അടുത്ത ക്ഷണത്തിൽ കുട്ടിയെ ഉപേക്ഷിച്ച<sup>്</sup> (അമ്മയ<sub>്</sub>ച്ഛന്മാർ) ദേശാടനം ചെ യ്യകയായിരുന്നല്ലോ. അപ്പോയ **ഇവര**ടെ ജനനം പല ദിക്കിലായിട്ടായിരുന്നുവെന്ന് വരുന്നുമുണ്ടു". താവ് മേഴത്തോരം അഗ്നിഹോത്രി ആയിരുന്നതിനാൽ ഒടുക്കം അവർ കേട്ടകേരംപ്പിച്ച് മലയാളത്തു കൂടിയതോ **ണം**്. പതിനൊന്നു കുട്ടികളേയും പ്രസവിച്ച ഉടൻ കാട്ടിൽ ഉപേക്ഷീച്ചിട്ടം ജീവിച്ചത്ര് അവരുടെ മഹിമയ്ക്കു ലക്ഷ്യമാ 'വാ കീറിയിട്ടണ്ടോ എന്ന വരഅചി ചോദി ക്കുകേയും; 'ഉണ്ടും' എന്നു തുള്ള പറയുകയും, 'എന്നാൽ ഇര യം നിശ്ചയിച്ചിട്ടുണ്ട്'' എന്നു പാഞ്ഞ് ഉപേക്ഷിക്കുകയും ചെയ്യകയാണത്രേ് പതിവ്". ഒടുവിൽ വായില്ലാക്കുന്നി ലപ്പനെ വ്രസവിച്ച സമയം ഒരു കുട്ടിയെ കിട്ടേണമെന്നു ള്ള തള്ളയുടെ ആവേശം കൊണ്ടു് അതിനു വായില്ലെന്നു കള്ളം പറയുകയും 'എന്നാൽ എടുത്തുകൊള്ളണമെന്നു' പി താവ്° സമ്മതിച്ചത്രസരിച്ച് കൊണ്ട പോയി വളത്തി യതിനം വായില്ലാതെ പോവ്കയം ചെയ്യവത്രേ. **തടെ വിശിഷ്ട കഥക≎** മലയാളത്ത് സുപ്സിദ്ധമാണ്.

ഇവരേടെ കാലം ശങ്കരാചായ്്യ സാമികളുടെ അവതാര ത്തിനം മററും വളരെ മൻപാണു". 'സെൻടൽ ഹിന്ദുകോ ളേജ് മാഗസനിൽ ഒരു പ്രധാന ശങ്കരാചായ്യ മറത്തിൽ നിന്നെടുത്തതെന്നും പറഞ്ഞ് ശ്രീമതി ബസൻറുമാതാ പ്ര സിദ്ധം ചെയ്തിരുന്ന പ്രകാരം 25\_ാം ത്രാറാണ്ടിലായിരു ന്ന ശ്രീ ശങ്കരഭഗവൽ പാദരെന്നു് ഇവിടെ ആരും വിചാ രിച്ചേക്കരുതേ. പല വികല്പത്തിനിടയിലും അതു് കട



# 12. ശ്രീ ശങ്കര ഭഗവത് -പാദാദികളുടെ കാലം

3&89\_ാമതു" കലിവർഷത്തിലാണം" ശ്രീ ശങ്കരഭഗ വത°പാദാവതാരമെണ° 'ആയ്പവിദ്യാസുധാകര'ത്തിൽ അപ്പോരം 1131\_സംവത്സരങ്ങ് രാക്കടുത്താണം ആ മഹാതമാവിൻെറ ആവിർഭാവമെന്നു വരുന്നു വിക്രാബ്യത്തിൽ 'സംക്ഷേപ ശാരീരക' കർത്താവായ സർവജ്ഞാന്മക ഗുരു ജീവിച്ചിരുന്നതിനാൽ ഇ**ദ്ദേഹത്തി** ന്റെ ഗുരുവായ ശ്രീ സുരേശ്ചരാചായ്പ്രുടെ ഗുരു ശ്രീ ശങ്ക രാചായ്യ സ്ഥാമി 600\_ാമത്ര° വിക്രമാബൃത്തിന മുമ്പു° ഇ**ര** ന്നിരിക്കണമെന്നും അപ്പോയ 1370 വ്തസരങ്ങ**ംക്കു മൻ** പാണിതെന്നും DR. ഭണ്ധാർകാർ മുതലായവർ പറയുന്നു. ഭണ്ഡാരകര പണ്ഡിതർ കൂട്ടുകയും കുറയ്ക്കയും ചെയ്തകാ ണുന്ന അബ്ദങ്ങാം സർവജ്ഞാത്മാ പറഞ്ഞ ശരത്തുകാ തന്നെയെന്ന് നിർണ്ണയിക്കവാൻ മാർഗ്ഗം തെളിഞ്ഞില്ല. മലയാളികളടെ അഭി്പ്രായത്തിൽ ''ആ്ചാ\_രു\_വാ \_\_ഗ\_\_ടേ\_ട്യാ (= 1434160) എന്ന കലിയഗദിവസ സംഖൃ ചെന്നപ്പോഴാണം' ആചായ്പ്സാമി ആചാര സ്ഥാ പനം ചെയ്തതെന്നോ അദ്ദേഹം മലയാളം വിട്ടപോന്നതെ ന്നോ ആണും. ഈ കണക്കും പടി 1091\_ാമാണ്ടും (കൊല്ല വർഷം) ഇപ്പോരം 1093 വർഷം ആയിട്ടണ്ട്. ഇതാണം കൊല്ലവർഷാരംഭത്തിൻെറ അടിസ്ഥാനമെന്നും പറയുന്നു. ഇത്രത്തോളം പ്രാരംഭം മററു മതക്കാരുടെ ആരംഭത്തിനു ഉ**ണ്ടാകുമോ എന്നു** സംശയമാണ്യ.

''ന്യായസൂചീനിബന്ധോയ മകരോത് സധിയാം മുദേ ശ്രീ വാചസ്പതി മിശ്രേണ വസാക വസവത്സരോ''

എന്ന സൂചനപ്രകാരം 898.ാമത വിക്രമ സംവത്സര ത്തിൽ ആചാര്യ വാചസ്പതിമിക്രൻ ഉണ്ടായിരുന്നു എന്ന് സ്പഷ്ടമാണ്. അപ്പോരം ബ്രഹ്മവിൽ പ്രകാണ്ഡനായി രുന്ന (ഭഗവത് പാദശിഷ്യ) ശ്രീ സുരേശവരാചായ്യർ വാച സ്വതായായിട്ട് രണ്ടാമതവതരിച്ച് 'ഭാമതി' എന്ന ഭാഷ്യ ടീക ചെയ്തവെന്നപറയുന്ന തരം ചിലരുടെ കല്പനയ്ക്കു കാലം പോര. പത്തുപതിനഞ്ചു വഷത്തെ ഇട മാത്രമുള്ള തകൊണ്ടു ഇവർ സമകാല ജിവികളാണെന്നുവരാനാണ് സൗകയ്യം. 'ആചാര്യ വാഗഭേദ്യോ' എന്ന കലിദിന സംഖ്യ യ്ക്രനീക്കപോക്കുകാണന്നില്ല അതുകൊണ്ടു' കൂടുതൽ ആഭ്യ നേര തെളിവുകയ കിടുന്നതുവരെ ഇവിടെ നില്ലാനേ വഴിയുള്ള.

#### $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$ $\mathbf{X}$

ശ്ര**ീ ഭ**ഗവത് പാദ ശങ്കരാചായ്യ സ്വാമികളടെ **അമ്മാത്ത**് എന്നു പറയുന്ന മാത്രഭവനം ഇന്നും ഉച്ചനിലയിൽ ഇരിക്കു ഈ ഭവനത്തുകാർ ആഢ്യൻ നമ്പൂതിരിപ്പ∙ടന്മാരാ ണം". അവിടെ അലോക സാമാന്യക്കണക്കി**ൽ** (നില്ലന്ന) നാലുകെട്ട് കെട്ടപ്പെട്ട<u>ത്</u> സ്വാമികളുടെ കണ**ക്ടം** പടി ആയിരുന്നുവെന്നു്നാട്ടുകാർ പറയുന്നു. ഈ ഇല്ലത്തെ പ്രധാനപുരുഷൻ 'ശങ്കരർ വിഷ്ണത്രാതർ' ആണം" ങ്കിൽ തത്പത്രൻ വിഷ്ണതാത ശങ്കർരര**ംണം'. മൂ**ന്നാം പു അഷൻ (പൗത്രൻ) ശങ്കര വിഷ്ണത്രാതർ തന്നെ. ഇങ്ങനെ പേർവച്ച വരുന്ന്ത്ര് ശങ്കരാചായ്യരുടെ നാമ സ്മാരകമായി ട്ടാണെന്നു പറഞ്ഞുവരുന്നു. മറെറങ്ങും ഇങ്ങനെ സമ്പ്രഭാ യവം ഇല്ല. ഈ ഇല്ലത്തെ പടിപ്പരമാളികയിൽ സ്ഥാമി കളടെ ആചാരഗ്രന്ഥം വച്ചിരുന്നത്് കത്തിപ്പോകാനായി അസൂയക്കാരായ ചില വേണനാട്ട് ഗ്രാമന<u>മ്പ</u>ൃതിരിമാർ അതിനു തീ കൊളുത്തിയെന്നും, 'എൻറെ ഗ്രന്ഥം കത്തുകയില്ല'' എന്നു സ്വാമികഠം അരോ ചെയ്തപടി അദ്ദേഹത്തിൻെറഗ്രന്ഥംമാത്രം കത്താതെകിടന്നുവെന്നും ''പടിപ്പുര വാഴാതെ പോകട്ടെ'' എന്നു ശപിക്കയാൽ ആ ദിക്കിൽ പടിപ്പുര ഇല്ലാതെപോയി എന്നും മററും പറയുന്നുണ്ടും. പിന്നെ ഒരു കാലത്തും' ജൗതിഷികാഗ്ര്യനായും മൂന്നു ജന്മങ്ങളിലെ കമ്മഫലം ജനിച്ചപറയുന്ന മഹാനായും ഇരുന്ന തലക്കുളത്തു ഭട്ടതിരിക്കു് ദേവഭുതശാപത്താൽ(പ്രാരബ്ധ ശക്തി കൊണ്ടെന്നിരിക്കട്ടെ) ജാതി ഭ്രഷുുണ്ടാകാൻ മൂല മായ 'പാഴൂർ പടിപ്പര' എന്ന പേർകേട്ട കണിശ ജ്യോതിഷിയുടെ പടിപ്പുര മാത്രമേ ആ ദേശത്തുള്ളവെന്നും ബലമായി ജനങ്ങഠം പറയുന്നും.



### 13. മാമങ്ക വൃത്താത്തം

'മാമങ്ക' എന്ന ഒരു പരവിയെക്കുറിച്ചുള്ള ഈ വൃത്താ ന്തം രസകരമായിരിക്കുന്നു. ഇവ⇔ ആയുധാഭ്യാസത്തിൽ അഭിമനു പ്രഭൃതിവീരന്മാരെക്കൂടി അതിവത്തികഭമെന്നു കാണുന്നു. ഇവളെ, കർമ്മവശാൽ, ഒടുവിൽ വിവാഹം ചെയ്ത ആളം സ്വശിഷ്യാഗ്ര്യനും ആയിരുന്ന ഇട്ടിക്കോന്തി നായർ ആദ്യ അഭ്യാസം പൂത്തിയാക്കുന്നതി**നു°** ഗുരുവാ ക്കിയ അഞ്ചകളെപ്പണിക്കരുടെ ഗൃഹം എൻെറ പിത്വഭവന ത്തോട്ട് അടുത്താകുന്നു. പൂർവ്വകാലത്ത്ല് അവരും, മഹാ യുദ്ധവീരന്മാരായിരുന്നു. സകലവിധ അഭ്യാസത്തിന്റെറ യം ഇരിപ്പിടം എന്നു പറയപ്പെടാറുള്ള വള്ളിക്കുടനായർ പണിക്കയടെ (അന്ന്യ ജമാന്നമാരായിരുന്ന അവരുടെ) ഗ്രഹവം ഞങ്ങളുടെ കുടുംബത്തോടു തൊട്ട മുറിയിലായി (കര) ഇന്നും (1091 കൊല്ലവർഷം) ഉണ്ട്. അവിടുത്തെ ഒടുവിലെ യജമാനനായിരുന്ന (കൈവലിയ അദ്ദേഹം എന്നുവിളിക്കാറുള്ളു ആരംപോലും നിസ്തല്യനായിരുന്നു. ഇദ്ദേഹം അറിയാത്ത അദ്യോസമറ ഉണ്ടായിരുന്നില്ല. ജല സ്തംഭം കൂടാതെ മെതിയടിയോ, തുശനിലയോ ഇട്ടകൊ ണ്ട് ജലത്തിനുമീതെ 'വായുപീടിത്തത്താൽ' നടക്കമായി രുന്നു. ദേശത്ത്ര് ആശായ്മ ഉള്ള ഇദ്ദേഹം ഒരു വിവാഹോ ത്സവത്തിന<sup>്</sup> മുഹൂർത്തം പറയാൻ വന്ന സമയം പേരിനം ഞാൻ കണ്ടിട്ടുമുണ്ടും. ഏൻെറ മാതുലന്മാർക്കും അഗ്രജന്മാർ ക്കും ഇദ്ദേഹം സുപരിചിതനായിരുന്നു. ഇദ്ദേഹത്തിന്റെ ഒരു പ്രധാന ശിഷ്യനം, ശിഷ്യന്റെ മകനമായിരുന്ന ചക്കോനാൽ 'കഞ്ചുവാർ' എന്ന നായർ ഒരു ഗുപ്ലവസതി യിൽ നിന്നും തച്ചോളി തേനൻ എന്ന വീനേപോലും

വശായിട്ടില്ലാത്ത 'ഇടംപിരി', 'വലം പിരി' എന്ന സംപ്രദായത്തിൽ പറന്ന സമയം മുൻപറഞ്ഞ അഞ്ചക്കുള പ്പണിക്കർ പതുത്തിനിന്ന് ഒരു വടികൊണ്ട് നീട്ടി (്കത്തി) അപായപ്പെടത്തിയതായി കേട്ടിട്ടണ്ട്. യൗവ്വ**ന** ത്തിൽ പറന്നപ്പോ⊙ അപകടം പററി മരിച്ച ഈ കഞ്ചു വാരുടെ അച്ഛനെ ഞാൻ ഒൻപതുവയസ്സ പ്രായത്തിൽ സംഗതിവശാൽ അവിടെ ചെന്നു' കണ്ടിട്ടുണ്ടു'. ഈ ആളം വലിയ അഭ്യാസി ആയിരുന്നു. ഇവരുടെ വീടും മാറാടി ക്കരയിലാണം". ഇവർക്കു് ഇക്കാലം അഭ്യാസം **അ**റിഞ്ഞു കൂടാ. മേൽപ്പറഞ്ഞ 'നായർ പ നിക്കർക്ക<sup>ം</sup>' അനവധി ഭൂമി 'തനതായി' ഉണ്ടായിരുന്നു. അവർ കനായി തൊ മ്മൻ (Thomas) വന്ന അവസരത്തിൽ മതപരിവത്തനം അവലംബിച്ച അഞ്ചുവണ്ണം മണിഗ്രാമമെന്നു വിചാരിക്ക ഹിന്ദാതാവ്ലംബികളെങിലും ഇപ്പോ⊙ ക്രി സ്ത്യാനികളമായി കെട്ടപാടും, ക്ഷേത്രവിരോധവം ഉണ്ട്. മൻപപറഞ്ഞ മാമങ്കപ്പറവി, മൂവാറുപുഴ താലൂക്കീലായി കൊല്ലവർഷം ഒന്നാം ശതാബ് ഭത്തിലുണ്ടായിരു ന്ന ഇവക്ക് ഇതൊന്നും ദുർല്ലഭമായി വരാനില്ലെന്നു് മേൽ പറഞ്ഞ സംഗതികയ തെളിയിക്കുന്നു. നിതൃാകല്പം മുത ലായതിൽ ''കൂടുവിട്ട കൂടുമാററം'' (പരകായ പ്രവേശനം) **മതലായതു പ**റഞ്ഞിട്ടുള്ള സ്ഥിതിക്കും ഐന്ദ വ്യാകരണ് കർത്താവായ ഇന്ദ്രദത്തൻ മുതലായവർ യോഗം കൂടാതെ ഈ വിദ്യ സാധിച്ചിട്ടള്ള സ്ഥിതിക്കും അക്കാലത്തിതെ ല്ല**ം** സുല**ഭം ത**ന്നെ

ഹിന്ദുക്കാം വിദ്യകളെല്ലാം ഗോപ്യമായി വയ്ക്ക് ദോഷത്താൽ ഇതെല്ലാം പമ്പ കടന്നിരിക്കുന്നു. അങ്ങനെയും പറയാനില്ല. പാത്രതയുള്ള ശിഷ്യന്മാരില്ലാഞ്ഞാൽ എങ്ങനെയാണും ഗുരുക്കന്മാർ പഠിപ്പിക്കുക. യോഗം വേണമെന്നുപറഞ്ഞും ഞങ്ങളെ ഉപദ്രവിക്കുന്നവർ ധാരാളം. ചയ്യയെ അവലംബിക്കാൻ തയ്യാറായിട്ടുള്ളവർ വിരളം. അങ്ങനെവല്ല ഒരുവനും ഇരിക്കാമെന്നുണ്ടെങ്കിൽ തന്നെയും അതെത്രനാളത്തേക്കും വേണ്ടിവരുമെന്നായി പ്രശ്നം. സംപ്രദായ വിച്ഛേദം വരാതെ വിദ്യയെ പാലിക്കളുടി വിഷമം. കാലവൈവേം.

## 14. ആദിമ മലയ ക്ഷത്രിയ-നായക കേസരി \*

'അല്ലയോ മലയക്ഷത്രിയനായകമാലാമദ്ധ്യമണികളേ!'

'ആചാരപദ്ധതി' എന്ന മലയക്ഷത്രിയ പദ്ധതിയിലെ നിശ്ചിത രീതിയനുസരിച്ച് ഈ മാന്യ വഗ്ഗക്കാരുടെ പിണ്ഡം. സപിണ്ഡി മുതലായ അടിയന്തി രം ്ദിവസക്കാവു (ഹ്രാസം) വരുത്തി 11-ലം 12ലം ആയി നടത്തിവന്ന് ഇപ്പോഠം വള്രെ വർഷങ്ങഠം കഴിഞ്ഞിട്ട ള്ളതു°, താങ്കളി**ൽ**്ട്ടെ ചിലരെങ്കിലും പത്രാദിദ്ധാരാ അറി ഞ്ഞിരിക്കമന്നു വിശ്വസിക്കുന്നു. നായന്മാരെ ശൂദ്രരാ ക്കിയാണല്ലൊ സൂത്രക്കാർ ഗണിച്ച വരുന്നതു്. ണ്ടിടയ്ക്കു ഞാനും, എൻെറ സുഹൃത്തായ ഒരു ബി. ഏ. ബി രുദധാരിയും കൂടി പൂനാനഗരത്തിൽ വച്ച വിഖ്യാത വി ദ്വാനായ 'ഭണ്ഡാരകര' പണ്ഡിത (Dr: Bhanderkar)രെ ക്കണ്ടു സംസാരിച്ചിരുന്നപ്പോരം പ്രസംഗവശാൽ ''Nayers are Sudras'' നായന്മാർ ശുദ്രരാണല്ലൊ എന്നു', മഹാത്മാ വായി ഞങ്ങരം വന്ദിച്ച പോ⁄രുന്ന ഒരു നായർ പണ്ഡിതാ ചാരുനെ വിഷയീകര്ിച്ച ഭണ്ഡർക്കാർ പറകയുണ്ടായി. തല്ലാലം എനിക്ക തോന്നിയതു്, ഭണ്ഡർക്കാർ എന്ന ദ്വി ജക്ലശാഖയുടെ ആഗമത്തെക്കുറിച്ചുള്ള രഹസ്യം സമുദ് ഘാടനം ചെയ്യന്നതു നന്നായിരിക്കമന്നായിരുന്നു. ഇങ്ങ നെ തോന്നിയത് ആ പ്രവീണൻെറ വാക്പ്രവാഹത്തെ

<sup>\*</sup> കൊ: വ: 1089 ചിങ്ങം 8-ാംതീയതി എഴമററൂർ ശ്രീ വിദ്യാ ധിരാജ പരമട്ടോരാശ്രമോദ്ഘാടന വേളയിൽ വായിച്ചത്ര്.

പെട്ടെന്ന രോധിക്കവാനായിരുന്നു. പക്ഷെ, വേദാന്തി കരക്കസഹജമായിട്ടുള്ള, അല്ലെങ്കിൽ സാധാരണമെന്നിരി ക്കുന്ന ക്ഷമ അവലംബിച്ചും ആ മാന്യന്റെ ദർശനം ദർ വ്രണപ്പെടുത്തുന്നതു് ആ നിലയിൽ അനുചിതമെന്നു കരു തിയം ദർവാഗ്വ്യാപാരത്തിനൊരുത്തിയില്ല. തെററി ദ്ധാരണയെ ഉന്മുലനം ചെയ്യുന്നമെന്നമാത്രം തീച്ച്യാക്കി പ്രിരിഞ്ഞു. പിന്നീടുണ്ടായ ഒരു സംഭവം കൊണ്ടു ഈ ധാരണ സാർവത്രികമല്ലെന്നു അവിടെയും 'ബൽഗാം' എന്ന രാജാഗ്രഹാരത്തിലും വച്ച നിണ്ണയം വന്നു.

പണ്ഡിത പാമരാദി ബഹുവിധ ദ്വിജാതികരം ഭക്ഷ ണം കഴിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്ന സദസ്സിൽ വച്ച് എൻെറ കൂട്ടസഖാവായ ഗ്രാജ്ചവേററിനോട് `പ്പ്ണനുലിലാത്തതെ ത്ത് ബ്രാഹ്മണനല്ലയോ? എന്ന ചോദിക്കുകയും അല്ല, നാ യരാണു്എന്നു് ഉത്തരം പറകയും ചെയ്തശേഷം **അവ**രുടെ പന്തിയിലിരുത്തി ഊണു കഴിപ്പിക്കുന്നതു ഞാൻ അടുത്തി **രുന്നു കണ്ടതാണു**് അക്കാലത്തു ഞാന സസ്യാഹാരം പോലും വെടിഞ്ഞു്,സാല്പം ജലമോകാപ്പിയോമാത്രം ഉപ യോഗിച്ച ജീവിക്കയായിരുന്നതിനാലാണം' 'കണ്ടതു'' എന്നു പറയാൻ സംഗതിയായതും. ബൽഗാം എന്ന സ്ഥലത്തുവച്ചും ഇതുപോലെ ഉണ്ടായി. ഊണം കഴിച്ച പാത്ര മെടുക്കാൻ ഭാവിച്ചപ്പോരം അവർ തടസ്ഥം ചെയ്ക യാൽ, ബ്രാഹ്മണരോടൊപ്പം ഇട്ടെഴന്നേറാതും പ്രസ്താവ യോഗ്യമാണം". പിന്നീട് ഈ നാട്ടിൽ വന്നതിനശേഷം പേർകൊണ്ട പാച്ചമുത്തതിന്റെ പ്രശിഷ്യനായ ഒരു വാ ര്യർ (ശ്രീമാൻ രാമപാരശവൻ) എൻെറ് പൂർവനി<u>ശ്ച</u>യ ത്തെ ` 'സ്ഥൂണാന<sup>്</sup>ഖനന്യായേന' ുതുണുനാട്ടം വിധം <sub>)</sub> ബലപ്പെടുത്തുകയും നായന്മാർക്കു വന്നുകൂടിയ ഭാസ്യവ്വത്തി യം അസ്വാതന്ത്ര്യവും ഉച്ചാടനം ചെയ്യണമെന്നുള്ള സൂചന കളാൽ എൻെറ വൃത്തിയെ വീണ്ടം വീണ്ടം ശാണഘഷ്ണം ചെയ്കയും ചെയ്തു. ഈ വഴിക്കാണം 'നായന്മാർ നായ ന്മാർ തന്നെ' എന്ന ലേഖനം കേരളീയ നായർ സമാജ ത്തിൻെറ ഒരു യോഗത്തിനും എന്നെ ക്ഷണിച്ചപ്പോരം ഞാൻ അയയ്ക്കുയുണ്ടായതും. ഇതു നായർ ബില്ലിനു വളരെ

മുമ്പായിരുന്നു. ഇതിൽ പിണ്ഡദിവസം മാറേണ്ടതി നെക്കുറിച്ച് സപ്രമാണം സൂചിപ്പിച്ചിരുന്നു. പിന്നീട്ട്, നായന്മാർ ക്ഷത്രിയാങ്കരങ്ങളാണെന്നു ചിറയ്ക്കൽ **ജാവവർകഠം ഒരു സമാജത്തിൽ എഴുതിവായിച്ചതാ**യി പത്രമുഖേന മനസ്സിലായി. നായന്മാർ നായന്മാർ തന്നെ എന്നിരുന്നാലും ചാതുർവർണ്യത്തിൽനായന്മാർ എന്നില്ലാ ത്തതുകൊണ്ട് നായന്മാർ ശൂദ്രർതന്നെ എന്നു വാദിപ്പാനം 'ചാതുർവർണ്യംമയാസ്രഷ്ട<sup>്</sup> എന്ന **ഭ**ഗവദ്**ഗീതയും** മററും ഉദ്ധരിച്ചുകാണിപ്പാനം ചിലർ തുടങ്ങി. ആ സമയം മുതൽ ടി രാജാവവർകളെത്തുടന്ന നായന്മാരുടെ ക്ഷത്രിയ ത്വ ദൃഢീകരണത്തിനായി ഗ്രന്ഥപരുടനം ചെയ്വാനാ കറേ എല്ലാം കിട്ടി. ചേരമാൻ പെത്മാള*ം*ട ക്ഷുരകമ്മകരനായിരുന്നു പ്രഭു വായിത്തീന്ന ഒരു നാഥന്റെ ഗ്രന്ഥപ്പുരയിൽനിന്നും ചിലതു കിട്ടിയതിൽ വന്നുകൂടിയ പൊടിവു തീരുമാറു പഞ്ചവടി ദേശവാസികളായ വിദ്വൽ പ്രകാണ്ഡന്മാരുടെ സഹായത്താൽ പൂണ്ണമായി ലഭിച്ചു. ഉടനെ തന്നെ എഴതിയ ഒരുപന്യാസത്തിൽ ആദികാല ത്തോ, പരമാത്ഥം പറയുന്ന സമയത്തോ ജാതിയില്ലെന്നം പിന്നീട് ശ്രേയഃ സാധനോദ്ദേശ്യമായി ഗുണോല്ലർഷം, നികർഷം എന്നമേന്മയേയും താഴേ'മയയും ഗണിച്ച നാലു **ജാതിയാ**ക്കിയതാകയാൽ ആയതു ആരോപമാന്നെന്നും <mark>ഇത്ങനെ</mark> ഇരിക്കുന്നുവെങ്കിലും ചാതുർവർണൃ വൃവഹാര **മുള്ള കാലത്തോളം അതിൽീ**പ്പട്ട ഇതരന്മാർ, നായന്മാരെ മലയാളത്തിലെ ആദ്യക്ഷത്രിയരെന്നു തന്നെ മനസ്സിലാ ക്കി വ്യവഹരിച്ച കൊള്ളേണ്ടതാണെന്നും സ്ഥാപിച്ചു. 'നായർ ബില്ല' മൂലം ശൂദ്രല്ലെന്നു വന്നിട്ടുള്ള സ്ഥിതിക്ക് അവരെ ഇനിയും ചിലർ ശൂദ്രരെന്നു കണക്കാക്കുന്ന**ു**° അജ്ഞതയാലൊ ഭൗരാത്മ്യത്താലൊ മാത്രമാകയാൽ, അതു വകവയ്ക്കാനില്ലെന്നും ഇക്കാരണത്താൽ ക്ഷത്രിയത്വ പ്രക ടനം അത്ര ആവശ്യമാണോയെന്നു ശങ്കയുണ്ടെന്നും ചില മാന്യന്മാർക്കു പക്ഷമുണ്ടു്, നായർബില്ല് എന്ന ലാ്പ്രകാ രം ശൂദ്രാല്ലാതെ ആയി എങ്കിലും ശാസ്ത്രദ്വഷ്ട്യാ അംഗീക തമാവാനം നടപടിയിലെ ചില ന്യൂനത പരിഹരിച്ച ചാതുർവണ്യ പംക്തിയിൽ പൂർവ്വസിദ്ധമായ ഉൽകൃഷ്ട നില, നിലനിത്തവാനം ഈ പ്രകടനവം നടപടിയം അതൃാവശ്യം തന്നെയെന്നാണ് ഞങ്ങയക്കിതിനുള്ള് സമാ ധാനം.

'ഗോമയ പായസീയ' <mark>ന്യായത്തോ</mark>ടു കാലംകൊണ്ട് കിടയായിത്തീന്ന ചാതുർവണ്ണ്യാഭാസം, അതായതുചാ<u>ത</u>ർ വർണ്യത്തിൻെറ നിഷ്കൃഷ്ല്ക്ഷണത്തോടുകൂടാതെ ദുഷി ച്ചനില്, നിലനില്ലന്ന കാലംവരെ ഇങ്ങനെ പറയേണ്ട താണം". പൂർവ്വകാലങ്ങളിലെ വട്ടെഴുത്താധാരങ്ങളിലും മറ**ും '<u>'ശ്</u>ര**ദ്രൻ, കൃഷി'' എന്നില്ലായിരുന്നു. ഇടയ്ക്കൂ രജി സ്റ്റിൽ പിടിച്ച് വാസന അകററാനായി ലായിൽ നൈ പുണൃമുള്ള മാനൃന്മാരോടും മററുമാലോചിച്ച് ആ സ്ഥാന ത്തു ''കേരള ക്ഷത്രിയനായർ\_മാടമ്പി കണക്ക്'' എന്ന തുട**ങ്ങിയതു**°, യഥായോഗ്യം പ്രായശ്ച**ിത്തംപോ**ലെ ചേഞ്ഞുവന്നിട്ടം ഇപ്പോരം അധികം വർഷങ്ങളായി. ബി ല്ലനുസരിച്ചു നടക്കണ്മെന്നല്ലാ**തെ** അതിലില്ലാത്ത ഏതാ ദൃശഭാഗം അംഗീകരിച്ചുകൂടാ, എന്നില്ലല്ലൊ. ഞ**ങ്ങളുടെ** അദൈചതംനയം അന്സരിച്ചായാൽ ഈ വകയൊന്നം ഗ**ണി**ക്കാനില്ല. അതുകൊണ്ടും ഞങ്ങ**ംകൊരുപക്ഷ** ത്തോടും യോജിപ്പകേടില്ല, ഒന്നിലും പിടിവാദവുമില്ല. ആ ല**ക്ഷ്യത്തിൽ** (വാദിപക്ഷ പ്രകാരം വിവിധങ്ങളായ) സർവ്വമതനയങ്ങഠംക്കും ഐകരസ്യേന പ്രവേശമുണ്ടും. ആകയാൽ, പക്ഷപാതദോഷം ഞങ്ങളെ ബാധിക്കില്ല. ഈ നിഷയവലംബിച്ച്, പഴയതെന്നില്ലെങ്കി**ലം ലോക** ദൃഷൂിക്കും അങ്ങനെ പറയപ്പെടേണ്ടതായ വേദാന്തരസമാ സാദിച്ച് (ഇതും അദൈചത് ദൃഷ്യാ പറയുന്നതല്ല; ദ്രഷ്ടിയന്മസ്രിച്ചാണം) ഇരിക്കാൻ സമ്മതിക്കാതെ ആചാ രപദ്ധതിയം ലേക്ക് എൻെറ വൃത്തിയെ നയിച്ചു വളരെ പ്രയത്നപ്പെട്ട പുസൂകം തീക്കയും ചെയ്തു. ലായിലും ചരി ത്രവിഷയത്തിലും അതിനിപുണനായ മിസ്റ്റർ കെ. പി. പത്മനാഭമേനോൻ ബി. ഏ; ബി എൽ; എം. ആർ. ഏ എസ്; എഫ്. ആർ. എഛ്. എസ്, 'പദ്ധതി'യെ ക്റിച്ച് ഇങ്ങനെ അനമോദിച്ച് പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന:\_ ചില ഭിക്കിൽ നായന്മാർക്ക പന്ത്രണ്ട ദിവസത്തെ പുല

യോ ഉള്ള. മററു ചില പ്രദേശത്തു പതിന്നാലു ദിവസ ത്തെ കാണുന്നുണ്ട്. ചില ദിക്കിൽ പിണ്ഡ് ടിയന്തിരം പതിനഞ്ചാം ദിവസവം ചില ദിക്കിൽ പതിനാറാം ദി വസവം നടപ്പുണ്ട്. ചില ദിക്കിൽ പുലയോട പുല പോകുന്നു. മററുചില ദിക്കിൽ പുലയുടെ അവസാനം ത്തിൽ തളിച്ച കളി കഴിച്ച ബാക്കി വാലായ മയായി ്ഇങ്ങനെ പലപ്രകാരത്തിലുള്ള ഭേദങ്ങളം ശ്രാദ്ധത്തിന് ചില ദിക്കിൽ എളയത്ത്, കാ**ണ**ന്നുണ്ട് . ചിലദിക്കിൽ നമ്പിടി, ചില ദിക്കിൽ ഇണങ്ങമാര്; ഇവർ പൗരോഹിത്യം വഹിക്കയും ചാത്തമുണ്ണകയും ചെ യ്യുന്നും. ഇങ്ങനെ ഒക്കെ ആചാരമെന്നല്ലാതെ് ഒരും പ്രമാ ണവം കാണുനിലു. ഈ നിലയിൽ കേരളമൊട്ടക്ക് ഉപ യോഗപ്പെടുത്തത്തക്കതായി പ്രമാണസഹിതം അവിടന്ന പുറപ്പെട്ടവിച്ചിട്ടള്ള ഈ പുസ്തകം കേരളീയക്കുപയോഗമാ യി വരുമെന്നു് വിശചസിക്കുന്നു.'' ദിവാൻ പേഷ്പാർ മിസ്റ്റർ കെ. നാരായണമേനോൻ ബി. ഏ; ബി. എൽ, ഭവ്യാംബധിയായ നമ്മടെ ചീഫ് ജസ്തീസ് മിസ്റ്റർ കെ. രാമമേനോൻ ബി. ഏ; ബി. എൽ; ബി. സി. എൽ; ബാരിസ്റ്റർ അററ•്ലാ, എന്നിവരം മലയാളത്തിലും ഇംഗ്ലീഷിലുമായി വളരെ അഭിനന്ദിച്ചെഴുതീട്ടുണ്ട്. പുസ്ത കമയച്ചതിനെക്കുറിച്ചു വളരെ വന്ദനങ്ങരം പറയുന്നുവെ ന്നും സമദായാഭ്യന്നതിക്കായി പ്രയത്നിക്കുന്നുവെന്നറിയു ന്നതിൽ വളരെ സ്നോഷമണ്ടെന്നും നമ്മടെ ദിവാൻ ജി അവർ**കളം പറഞ്ഞി**രിക്കുന്നു. പുസ്തകം തീന്ന**തു**പോലെ കാര്യം നടപ്പിൽ വരുന്ന**ത**് അ**ത്ര** സുസാധമാണെന്ന**്** അന്നു തോന്നിയില്ല. തുടങ്ങിയ കാലത്തുതന്നെ ആത്മ <u>ഘാതകന്മാരായി ചില പ്രതിബന്ധികളം ഉണ്ടാകാതി</u> രുന്നില്ല. ഈ പ്രപഞ്ചത്തിരയ്ക്കൂള്ളിൽ എവിടെയായാലും 'ദ്വന്ദ്വവഗ്റം' പിരി<mark>ഞ്ഞി</mark>രിക്കയില്ലല്ലൊ.

ഈ നിലയിൽ, ഗുണപൗഷ്കല്യമുള്ള ചില ധീര പത്രഷരത്തെടാം തലയയർത്തിനോക്കി പ്രവർത്തിച്ചു. കണ്ണേജപന്മാർ അടങ്ങിയതേ ഉള്ള, ഇവിടെ ഒരു പണ്ഡി തൻ പറഞ്ഞ ശ്രോകം ഓർമ്മിച്ചിട്ടണ്ട്. ''കോ മത്സരിണി ലോകേ ƒ സൂീൻ വിദ്ധാൻ കിഞ്ചിച്ചികീർഷതി; ഇഹ കശ്ചിദ്ഭവേത് സാധൂ രതോƒയം മത് പരിശ്രമ:''.

മത്സരഗ്രസ്തമായ ഈ ലോകത്തിൽ ഒരു വിദ്വാൻ എന്തുചെ യ്യാനാഞ്.? എന്നാക്ഷേപിച്ച്, നല്ലവൻ ഒരുത്തനെങ്കിലു മുണ്ടാകുമല്ലൊ! എന്നു കണ്ടു പ്രവത്തിക്കുന്നു, എന്നാണും സമാധാനപ്പെട്ടതും 'Who is to bell the cat? എന്നു വച്ചാൽ മൂഷ്ക് സമാജ നിശ്ചയപ്രകാരം പുച്ചയ്കൂ°മണി കെട്ടുന്നതാരെന്നു ചോദ്യം പുറപ്പെട്ടപോലെ ശങ്കയങ്കുരി ച്ചതിനെ ചില മഹാശയന്മാർ (\_ഇവിടെയും ആദ്യസ്ഥാ നം പരേതനായ എൻെ ഗോവിന്ദനുണ്ണിത്താനു തന്നെ\_) പോക്കടിച്ച പത്രണ്ടാം ദിവസം പ്ലണ്ഡാവസാനം നട പ്പാക്കിയതിൻെറ ശേഷം അനൃജാതീയ പരോഹിതാപേ ക്ഷകൂടി ഇല്ലായ°മ ചെയ്ത സ്വാതന്ത്ര്യം നേടണമെന്നു കരു തി ഞങ്ങളോടാലോചിച്ചും ''ആചാരപദ്ധതി''യെ ബല മായിത്താങ്ങിയും ജി. സി. വായനശാലാകാര്യദർശി മിസ്റ്റർ താഴ്ചരേത്തു പത്മനാഭപിള്ള നായന്മാരെ പുരോഹി തസ്ഥാനത്താക്കി, 12\_ാം ദിവസം പിണ്ഡമടിയന്തിരം ത്രിപക്ഷദീക്ഷാവിധിയെന്നിവ വിസ്തൃതരീതിയിൽ ത ന്നെ നട**ത്തി** പ്രചാരമാക്കിത്തീ<u>ത്ത</u>. കാഞ്ഞിപ്പഴ മതലാ യ സ്ഥലങ്ങളിലെ അനേക മാന്യന്മാരും ഇതിനെ അന \*പെ**രു**ങ്ങാല പ്രദേശത്തു കൈ**രു**വന മിസ്റ്റർ വേലുപ്പിള്ളയുടെ വീട്ടിൽ ആരംഭിച്ച അവിടങ്ങളിൽ മെ സേഴ്സ് തറയിൽ താൻ കൃഷ്ണപിള്ള, പെരളശ്ശേരിൽ കൃഷ്ണപിള്ള **ഭ**തലായവരുടെ ഉ**ത്സാ**ഹത്താ**ൽ** ഈ വിധം സ്വജാതീയ പൗരോഹിത്യത്തിൽ സപിണ്ഡീകരണം പോലും 12\_ാം ദിവസംതന്നെ നടപ്പു വരുത്തി. ആതിനാട്ട് എടശ്ശേരി വക കക്ഷിപ്പിരിവുണ്ടെങ്കിലും ഐകരസ്യത്തിലും്ഐകമത്യത്തിലുംപ്രധാന മാന്യ ക ക്ഷിക⇔ ചേർന്നുനിന്നു നടത്തുവാനും മെസ്സേഴ്സ° കൊ

<sup>\*</sup> പെരുത്<mark>ങാലക്കാർ കാലംകൊണ്ട</mark>° ആ പാ രവിഭ്രംശമടഞ്ഞു എ ന്നുകൂടി പറയേണ്ടിവ**ന്നു**.

ററിനാട്ട് കേശവപിള്ള, സമദായ കാര്യപ്രസക്തനം ശീ ഷൃന്ദമായ പൂരിയത്ത് രാമൻപിള്ള മതലായവർ ചെയ്ത **ഉത്സാഹം സ**ഫലമായിരിക്കുന്നു. ഇതുപോലെ തന്നെ കൊച്ചവീട്ടിൽ കിഴക്കേതിൽ നാണപിള്ള എന്ന പൊതു ക്കാര്യ ശ്രദ്ധാലുവും മരുതൂർക്കുളങ്ങതെ വളരെ ശ്രമം ചെയ്ത സാധിച്ചിട്ടണ്ട്". മൊഴങ്ങോടിയിൽ തട്ടാരേത്തു മിസ്റ്റർ നാണപിള്ള അവിടങ്ങളിലും, പുന്നക്കുളത്തു താഴത്തോട്ട ത്തു വേലുപിള്ള എന്ന അക്ഷുദ്രാശയൻ അവിടങ്ങളിലും ഫലിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നു. സാജനങ്ങളിൽ നാലഞ്ചു അക്ഷര ജ്ഞാനമുള്ള മാന്യന്മാർ ഉണ്ടെങ്കിൽ ഒന്നുരണ്ടിടങ്ങഴി അരി കൊണ്ട് പീണ്ഡകാര്യം നിർവ്വഹിക്കാമെന്നു വന്നപ്പോരം ദരി**ദ്രന്മാർക്കു വലിയ ആശ്വാ**സമായി. ധനസ്ഥിത യെ നന്നാക്കുന്നതാണും പരിഷ്കാരവും അഭ്യദയവും എന്നുള്ള പക്ഷക്കാർക്ട<sub>െ</sub> ഒർവൃയനിരോധം അനുകൂലമായി പരി ണമീക്കമല്ലോ? എളയതിന വെററില പുകയിലവച്ച വന്ദിച്ച ഷാണിക്കേണഭാരവം, ആറടിയന്തിരങ്ളിൽ പ ങ്കിടുന്ന വീതത്തിന്റെ ഭാരവും ചുമക്കാതെ ഒഴിയുന്നതും എത്ര സഖാധായകമാണം". 12\_ാം ദിവസം ദക്ഷിണ ചെയ്യുന്നതിനം" ഒരു രൂപയില്ലാതെ ശ്വാസം മുട്ടിയ ഒരു കണക്കപ്പിള്ളയെ അടിയന്തിര വീതത്തിൽ ബാക്കിനിന്ന മൂന്നുരൂപയ്ക്കു കണക്കു പറയിച്ച സമയം ആ സാധുപിള്ള കണ്ണുനീർകൊണ്ടു കണക്കുപേറഞ്ഞതും, വേറൊരു ദിക്കിൽ വെറ്റിലപാകുവച്ച പറയായ°കയാൽ അടിയന്തിരം നട ത്തുകയില്ലെന്നു പറഞ്ഞധിക്ഷേപിച്ച ഒരെളയതിൻെറ ഭാവവം ഞാനിപ്പോഴം ഓര്ക്കുന്നണ്ട്. <u>ക</u>ലിപ്പണിക്കാരൻ മതലാളിയുടെ ആജ്ഞാകരൻ മാത്രമല്ലയോ എന്നായിരു ന്നു അന്നെനിക്കണ്ടായ തർക്കം. കലഗത്യാ താമസം കൂടാ **തെ ആ സ്ഥ**ലമെങ്ങും നായന്മാരുടെ പുരോഹിത വൃ**ത്തി** യിൽ ആയീക്കാണാനിടവന്നു. ഇത്ര സ്ഥാതന്ത്ര്യം നായ ന്മാർക്കുണ്ടാകുന്നതിൽ അഭ്യസൂയഉള്ള അണ്ണന്മാരും ഈ വർഗ്ഗത്തിൽ അധികമുണ്ടെന്നു പറയാതെ കഴികയില്ല. അസൂയ, ആളേകളടെ കലദേവതയായിപ്പോയി. 'എളേ തില്ലെങ്കിൽ എറ്ട്ങുകില്ല' എന്നുള്ളവർ 👼 ട്രിക്കൊള്ളട്ടെ. ഏതായാലും ''പദ്ധതിപ്രകാരം 12-നു തന്നെ സപീണ്ഡീ

കുരണാന്ത. സകല ക്രിയയും തീരുന്നതും തീർക്കേണ്ടതു മാകുന്നു.

ഇങ്ങനെ ആരെങ്കിലും അക്ഷരവൃക്തിയുള്ള നാലൂപേ അണ്ടെകിൽ (അവരുടെ സഹായത്താൽ<sub>)</sub> പീണ്ഡം, സപി ണ്ഡി മതലായതു നിഷ്പ്രയാസം സാധിക്കുന്നതായി വരുമ്പോരം, ചില കപ്രഭൃതാലംകൃത **വീ**ട്ടത്**ദത്തന്മാ**രുടെ 'കൈ' പോകമെന്നഭയന്ന' അവരും, കിഴിഞ്ഞ നായ**ന്മാ** രെത്തള്ളി ഉയർന്ന തരക്കാർ ക്ഷത്രിയരാകമെന്നു ഭയന്നു ചില നാട്ടങ്ങത്തന്മാ**രം** ഇതു കൈകൊള്ളാതിരിക്കയും ചിലമാനൃന്മാക്ക ഭുരുപദേശം ചെയ്കയും ഉണ്ടായിട്ടണ്ട്. ഒടുവിൽ നിർദ്ദേശിക്കപ്പെട്ടവരോട് അതിത്തി മാറിപ്പോ യി<sup>ം</sup> എന്നതക്കമാണം' ധിരന്മാർചില**ർ കൊ**ണ്ടചെന്നത്ര്. മേല്പറഞ്ഞതിൽ രണ്ടാം തരക്കാർ നിരൂപിക്കുന്നതുപോലെ യല്ല ഞങ്ളടെ വിചാരം; നായന്മാർ ഐ കമതൃത്തിലും ഐകശ്രപുത്തിലും നടക്കയും നടത്തിക്കയും ചെയ്യണമെ ന്നം, സമദായത്തിനു പൊതുവെ ഇണങ്ങിയ കാര്യങ്ങളിൽ പ്രത്യേക വീട്ടകാര്യം -അഥവാ കറവഴക്ക് -കെട്ടിപ്പിണ യ്ക്കൂരുതെന്നുമാണു**് ഞ**ങ്ങ**ംകുട്ടേ അഭിപ്രാ**യം. രം ഭരികയ എതിരാളി ചെയ്ത**മപോലെ** ചെയ്കയില്ലെ നും പറയുന്നുണ്ടത്രേ. ഇ**തു**്രസാവഹം തന്നെ. അവർ ബാഹൃശൗച (മലക്ഷാള്ന) വിഷയത്തിലും അവശൃമായ മററു കാര്യത്തിലും ഇങ്ങനെ ശഠിക്കുമോ എന്നു ഞാനറിയ ദുർവാശിക്കു് അങ്ങനെ വരികയില്ലെന്നു തീർച്ച യാക്കിക്കൂടാ. മുമ്പൂപറഞ്ഞ നാട്ടങ്ങത്തന്മാർക്കുണ്ടായി എന്നു സംഭാവന ചെയ്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന കാര്യം ഒരു വി ദ**ാൻ അഭിനയിച്ചപ്ര**കാരം ഓർമ്മിക്കുന്നു. ബ്രട്ടീഷ<sup>ം</sup> മല ബാറിലെ ഒരു നായർക്കോയ്മയുടെ ആചാര നടപടി കഠം അറിഞ്ഞിരുന്നതു് പ്രബലപ്പെടുത്താനായി 'ഒരു വിദ്വാൻ' എന്നു നിർദ്ദേശിച്ച് <mark>വിദ്വഭ്</mark>ഗ്രന്ഥകാര നോട് എഴതിചോദിച്ചപ്പോയ, ടിയാൻ, തൻെറ നില യം ഇതുപോലെ അനൃനായ ഒരു മാനൃൻ മുഖമായി അറി യമെന്നുവച്ച പരിഭ്രമിച്ച വശായി. പ്രസ്തര പ്രഭുവിനും

എളയതിൻെറ ഏർപ്പാടൊന്നമില്ലെന്നും ഉത്തമ ബ്രാഹ്മണ രാണ് കൈക്കാരെന്നും മററും വേണ്ടതും അറിഞ്ഞിരുന്നതു മായ വാസ്തവം പറഞ്ഞു തരികയും...., സംസാര വിമക്ത ന്മാരായി, വിദിത വേദ്യന്മാരായി കരാമലകംപോലെ ബ്രഹ്മസാക്ഷാൽക്കാരം സിദ്ധിച്ചവരായിരിക്കുന്ന വോദൃശ മഹാശയന്മാർക്കു മറെറാരു ചഹാൻറ ജാതിവർണ്ണാചാരാ ദികഠം അറിയുന്നതിനുള്ള ഔത്സുക്യം ഇന്നതെന്നറിയിച്ചു തരുന്നതിന് വിരോധമില്ലെങ്കിൽ അങ്ങനെ ചെയ്യണയാ ന്നുപേക്ഷിക്കയും ചെയ്തിരുന്നു. ഞങ്ങളുടെ ഉദ്ദേശ്യം മേൽ പുറഞ്ഞവിധം ഐക്യപ്യത്തിലാണെന്നുകേട്ടപ്പോരം ആ സഹൃദയൻ സന്തുഷ്ടനായി.

''ഇനിയം ഇത്യാദിവിഷയങ്ങളിൽ അസൃയിക്കുന്ന വർ അല്പം മനസ്സിരുത്തി ആലോചിക്കുന്നതായാൽ, ഒട്ടൊ ഴിയാതെ ഒക്കെപൊട്ടിപ്പൊളിഞ്ഞു പോകമെന്നു സ്പഷ്ടമാ യി ഏവക്ടം അറിയാവുന്നതാണം '' എന്നു് ഒരു വിദ്വദഗ്ര്യ നായ രാജശിഖാമണി പറഞ്ഞത്ര് അസൂയാക്രാന്തന്മാർ ഓർക്കേണ്ടതാണം". അസൂയയ്ക്കു വൈദ്യകത്തിൽ ചികി **ത്സയ**ില്ല. ഏതാദൃശപ്രതിപക്ഷഭാവനയേ ഉള്ളൂ് **വക്കീ**ലന്മാർ എന്നു പറയുന്ന ദല്ലാലുകാർ, ചില അനാ **ചാ**രൃന്മാർ മൗലായവര്, ഈ വിഷയത്തി**ൽ പ്ര**വത്തക **ന്മാർക്കു, ''**കൂപഖാനകന്യായ'' പ്രകാരം, എ്നനാൽ കി ണറുകഴിക്കുന്നവന അനിവാര്യമായുണ്ടാകുന്ന മാലിന്യ നിവൃത്തി, ഭാഹശാന്തി, മുതലായ ഫലം പോലെ) ഉണ്ടാ യേക്കാവുന്ന ധന്യവാദത്തിലോ പ്രശസ്തിയിലോ അത്യ സൂയ ഉള്ളവരായി കാണപ്പെടുന്നു. എന്ത് ചെയ്യാം! ഒരു മഹാൻ \_\_, വായുവിൽപ്പെട്ട് മഹാനല്ല \_\_ 64 സംസ്കാരം വേണമെന്നും ഷോഡശസംസ്ഥാരം പോരെന്നും ഒരഭിപ്രാ യം പാപ്പെടുവിച്ചതായി കണ്ണാകണ്ണികയാ കേട്ടിരിക്കുന്നു. അപ്പോരം ഒരു ജഡ ഗാനമോത്ത് ഞാൻ ചിരിച്ചപോയി. 'അജ്ജനമെന്നതു ഞാനറിയും ചുണ്ണാമ്പപോലെ ചുവന്നി രിക്കം' എന്ന മട്ടിലാണം' ആ പാട്ട് . അഷ്യാചത്വാരിംശ ത് (48) സംസ്താരമാത്രങ്ങളാണു ഗൃഹ്യവിധിസിദ്ധങ്ങളം അപ്പ്യാദീക്ഷിതേന്ദ്രാദി മാതൃകാപത്ഷാദ്രതങ്ളം എന്ന കാരണത്താലാ**ണം** ജഡഗാനമോർത്ത ച്ചിരിച്ചപോയതാം. അതെല്ലാം പോകട്ടെ. അസംഭാഷ്യ സംഭാഷണമെന്തി നം?

അടിയന്തിരങ്ങയ ഇങ്ങനെ പ്രചാരമായി എങ്കിലും പത്രദാരാപ്രസിദ്ധമായതു മാന്യഹൃദയാലു ജനാഗ്രണി യായ ജസ്റ്റീസ് മിസ്റ്റർ രാമൻതമ്പി ബി. എ; എം. എൽ; അദ്ദേഹത്തിൻെറ പ്രിയമാതാവിൻെറ പിണ്ഡം നടത്തി യതു മുതല്ലാണും". മഹാന്മാർ അംഗീകരിക്കുമ്പോയ അതിനു മാററു കൂടുതലുണ്ടാകുമല്ലൊ? വിഖ്യാതന്മാരെക്കുറി ച്ച പറപ്പെടുന്ന സരസ്വതീവിലാസം ജലത്തിൽ തൈല ബിന്ദു എന്നപോലെ പരക്കുന്നതാണെന്നം ഒരനുഭവമ ഭവൃശ്രീ അമ്പലപ്പാട്ടരായിങ്ങൻ ശംകരനാശാൻ അവർക**ം**, വെച്ചൂരേത്ത<sup>്</sup> മിസ്റ്റർക്കഷ്ണപിള്ള, എന്നിവക്ക മറ്റു വിഷയങ്ങളിലെന്നപോലെ ഇക്കാര്യത്തിലും ഒര വലിയ സ്ഥാനമാണുള്ളതെന്നു പറയാതെ കഴിവില്ല. വാസൂവം പറയുന്ന സമയം ചിലക്ക് തോന്നിപ്പോകുന്ന ''**സ്മ**തീ—നിന്ദാ—ബുദ്ധി'' (വസ്തസ്ഥിതിയെ സംബ**ദ്ധി** ച്ചുള്ളതു മാത്രമാകകൊണ്ടും ഞാൻ് പക്ഷം പറകയല്ലെന്നു വിശ്വസിക്കാൻ അവസരം കൊടുക്കുകയാലും) പ്രതിഷ്ഠ യെ പ്രാപിക്കുന്നതല്ല. 'നായർ സർവ്വീസ' സൊസൈ ററി' <mark>വകക്കാര്യദ</mark>ർശി മന്നത്തുപത്മനാഭപിള്ള അവർക**ം** മുതൽ പേരുടെ ഏതാദൃശയത്തത്തെ വണ്ണിക്കുന്നതിനു അക്ഷരപങ്കതി ഒർല്ലമോയിരിക്കുന്നുവെന്നുതന്നെ പറ യേണ്ടിവരുന്നു.

ഈ നടപടി കൃത്രിമമാണെന്ന് ഒരു ശംക, ആദ്യം ചിക്കുണ്ടായിരുന്നു. അനേകം പേക്കു അതു വിട്ടുപോയി എങ്കിലും ഇനിയും ചിലക്കുണ്ടായിരിക്കാം, വടക്കേ മലയാളത്തിൽ സംകരതയിലോ കൃത്രിത്തിലോ പെടാത്ത നായർ വഗ്ഗക്കാർക്കിങ്ങനെയാണും ആ ശൗച നിവൃത്തിയെന്നു പ്രസിദ്ധമായി അറിയുന്നു. അത്ര അഞ്ചം എന്തിനു പോകുന്നു; ഈ ഡിവിഷനിൽ ചേന്ന 'നിരണം പെട്ടിക്കെമ്മാം' എന്ന മാടമ്പിക്കും ആദികാലം മുതൽ

ഇങ്ങനെയാണു് ആശൗചകാലം ഇരിക്കുന്നതു്. ഈ നായർവർഗ്ഗം മലയാളത്തെ ആദിമക്ഷത്രീയകോടിയിൽപ്പെട്ടവരാണെന്നു വിസ്തരിച്ചും വിശദമായും 'മലയക്ഷത്രിയ നായക സമയ പദ്ധതി'യുടെ പ്രസ്താവനയിൽ പ്രമാണ സഹിതം കാണിക്കപ്പെട്ട ഭാഗം വിസ്തരഭയത്താൽ ഇവിടെ ഉദ്ധരിക്കുന്നില്ല. അതു് അവിടെ അനുസന്ധാനം ചെയ്യേ അതാണു്. കൂടുതൽ സാല്പം ഇവിടെയും കാണിക്കാൻ ശ്രമിക്കുന്നു. 'നന്ദീശ സംഹിത'യിൽ കേരള ക്ഷേത്ര മാഹാത്മ്യം 32\_ാമദ്ധ്യായം താഴെക്കാണുംപ്രകാരം പറയുന്നു.

ഗുഹൃകാദ്രി (ഹിമവൽ പാർശ്വം) തുടങ്ങി കന്യാക മാരിവരെയും ഗാന്ധാരദേശം തു∋ങ്ങി കിഴക്കോട്ട 'കാമത്ര പ'മെനുംപറയുന്ന 'ആസാം'വരെയുംഉള്ളടക്കം ഭ്രമി ഭാരത അതിൽ, വിശിഷൂ കർമ്മാ**നു**ഷാനയോഗ്യ ബ്രഹ്മർഷിദേശം'\_സരസ്വതീദ്വഷദ്വതീനദികളുടെ ക്കോട്ട പറഞ്ഞുവരുന്നതാകയാൽ തെക്കേ അററം) പഞ്ച നദമെന്നും, പിന്നെ കതുദേശം, മതദേശം, അനന്തരം അവ ന്തിയെന്ന ഉജൈജനം, അതിനപ്പുറം കച്ഛപുരി, അപരാന്ത മെന്നം ശുർപ്പാരകമെന്നും പറയുന്ന 'രാമക്ഷേത്രം', ഇവ യാകുന്നു വിഭാഗങ്ങയം, തലക്കാവേരിമല മൃതൽ തെക്കൻ കന്യാകമാരിവരെ ഭ്രതലസ്വർഗ്ഗമായ മലയാചലഭ്രമിയാ ണെന്നും അതിനു കാരണാന്തരങ്ങളാൽ കേരളമെന്നുകൂടി പേരു സിദ്ധിച്ച ട്ടണ്ടെന്നും വിവരിച്ചിട്ട്, ടി. കേരളഭൂമി യിൽ 'പഞ്ചാപ്സര'മെന്ന അനന്തശയനത്തു ശ്ര**ീ അമ്പ**ര നാഗരാട് എന്നാരു നായക രാജാവണ്ടായിരുന്നതായും, പൃത്രന്മാരുണ്ടായതിൽ ദേവാം അദ്ദേഹത്തിനു വളരെ ഭഗീരഥരാജാവിനുതുല്യം തപോനി ശസം**ഭ**വനായി ഷയുള്ളവനായി 'വീരകംദളൻ' എന്നൊരു രാജാവുണ്ടായി രുന്നതായും അനേക ശ്ലോ**കങ്ങ**≎ കൊണ്ടുപറഞ്ഞിരി ക്കുന്നു.

മൂലം:--

''ഗുഹ്യകാദ്രേ: ഭക്ഷിണതോ ഭക്ഷകന്യോത്തരേണ ച ഗാന്ധാര കാമരൂപാന്തർ ഭാരതം വർഷമീയതേ. കമ്മഭൂ മിസ്ത്രമപ്യോ ബ്രഹ്മർഷിദേശസം ജ്ഞിതഃ കാശ്മീരാദ്ദക്ഷിണേഭാഗേ പഞ്ചനദേതി കീത്തിത: കുരുദേശോ ദക്ഷിണതോ മരുദേശസ്ത ദ്ലദ്ധ്വത: തസ്മാദച്യദിതം യാമേൃ അവന്തിപ**ദമത്ത**മം തത; കച്ഛ്പരീതസ്യാ ഭക്ഷതോഹൃപരാന്ത**കം** ശൂർപ്പാരകേതി രാമസ്യ ക്ഷേത്രം സർ**വ**സമൃജ<mark>ിമത</mark>്. കവേരശൈലാഭാരഭ്യ യാവൽക്കന്യാകമാരികാ; മലയാചലനാമാസ്തി ക്ഷേത്രം ഭ്രസ്ഥർഗ്ഗമീരിതം നാരികേളീതരുപ്രായം കേരളേതുഭിസം**ജ്ഞിതം** പൂർവ്വം കേരള നാഗേന രക്ഷണാദിതി കേചന...... **ക്ഷേത്രം പഞ്ചാപ്**സരം നാമ തത്രാവാഗുത്തരേ പദേ തത്രാസീത് ഭഗവത്ഭക്ത; പ്രാക്ശ്രീഅമ്പരനാഗരാട് തസ്യ കശ്യപ വംശ്യസ്യ ജാതാ: പഞ്ചാശദാത്മജാഃ തത്രൈകോംശേന ദേവസ്യ ഭഗീരഥ നപാ നൃപഃ. വീരകന്ദല(or കംവല) നാഗേന്ദ്ര ഇതി വിഖ്യത വീര്യവാൻ

യസ്തകേരള നാഗാനാം സ്വവംശ്യാനാം ച ഭൂളജാം. തഥാന്യേഷാം നിർവ്വതയേ സാണ്ണവർഷം ദിവോ\_ കരോത്

തസ്യ ചക്രം ലലാടേട്ടിഭ്രദ്ധരേരംശ പ്രബോധകൃത"''

ഈ രാജേന്ദ്രനേക്കുറിച്ചു് ആചാരപദ്ധതി പ്രസ്താവനയിൽ പരാണാന്തരത്തിൽ നിന്നുദ്ധരിച്ചു വേണ്ടുംവിധം വിസ്തരി ച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇദ്ദേഹം കനകവർഷം മുതലായ അതുള്ത കൃത്യ ങ്ങാം സാധിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നും, ലങ്കാധിനാഥൻെറ (വഭീഷണ ൻെറ ആയിരിക്കാം) മിത്രമായിരുന്നുവെന്നുംകൂടി പറ ഞ്ഞുകാണുന്ന നാഗൗട് എന്നു പറഞ്ഞതുകൊണ്ടു സംശ യിപ്പാനില്ലെന്നും, ദ്രാവിഡ്ഥ'നാക' ശബ്യത്തീൻ റഗീർ വ്വാണ പ്രത്യേപമാണു് 'നാഗശബ്ദ' മെന്നും സ്ഥീരീ കരിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതാകുന്നു. ഇദ്രേഹം അന്ത്യവയസ്സിൽ 'ഉപാന്യ' എന്ന സിദ്ധതാപസൻെറ അന്ധ്രഹത്താൽ പരാത്മ നിർവ്വതിയെ പ്രാപിച്ചപോൽ. ഈ വംശം ക്ഷീണിച്ച ശേഷം വസ്നാഗനെന്ന ഒരു മലയക്ഷത്രിയ തിലകനുണ്ടായി എന്നു പായന്നുണ്ടു്. അദ്ദേഹം, (കാശ്ശീ രിക ഗോനന്ദ്രനെക്കുറിച്ചു രാജതരംഗിണി പറയുംപോലെ) ഭാരതയുദ്ധത്തിൽ ധർമ്മപുത്രങ്ങടെ പക്ഷമാശ്രയിച്ചു നിന്നു രണക്ഷോണിയിൽ മരിച്ചവെന്നു കാണുന്നും. 'കാശിയൂര'മെന്നു പറയുന്ന തുക്കാര്യൂരിനെ വർണ്ണിക്കുന്ന ഘട്ട അരിൽ, ''യത്ര ക്രോഡമുണ: പത്ര: ശംകര ക്രോഡനാംഗപ:'' എന്നു ശംകരൻ കോതക്കെമ്മുളെ (തച്ചേത്തു മൂന്നാം കൂറു കൈമ്മുളെ) അവിടത്തെ രാജാവായി നിരുപിച്ചിരിക്കുന്ന മുമ്പറഞ്ഞ നാഗശബ്ദത്തിൻെറ ഉപപത്തിക്കുന്നും അനുകൂലമാണല്ലോ.

"ഏതദ്വംശീയകോദണ്ഡ ശംകര ക്രോഡനാഗപേ; രാജ്യം പ്രശസേത്യാര്യാണാ\_ മാഗത മ്മലയാചലേ"

എന്ന ശ്രോകം കൊണ്ടു് ഇദ്ദേഹത്തിന്റെ കാലത്താണു് 'ആര്യന്മാർ' മലയാളത്തിൽ വന്നുകൂടിയതെന്നു തെളി യുന്നു.

ടി. 33\_ാമല്യായം 18\_ാം ശ്രോകം..., ''സംഗമേശം തഥോത്തരേ'', എന്നു മുതൽ 'സംഗദേശ'മെന്ന ഇരിങ്ങാലക്കടെ തച്ചടയ തമ്പാനെക്കുറിച്ച്..., ''യാതൊരു സംഗമേശ്വരനായ ദേവംൻറ പ്രതിനിധിയം ഈശ്വരാംശ സംഭവനും, തപ:സ്ഥിതനായിരുന്ന് എഴുനേററ്റ് പ്രജാപതിയുടെ ദൃഷ്ടിപാതത്താൽ...'ത്രേത'യെന്ന നാകസ്ത്രീയിൽ ജാതനും ആയ ദക്ഷക്രോഡകംബരൻ (മററ്റു ചിലേടത്തു ദക്ഷോഡേശ്വരകം വലൻ)....തച്ചടയ കയ്മയം... ഉണ്ടായി(രുന്നും) എന്നും ഇദ്ദേഹം സർവ വിദ്യാനിധിയും ആദിരാജനും അധിരാജനും ആയ നുപല്രഷി ആയിരുന്നെന്നും, ഇദ്ദേഹത്തിൻറ്റ് ഡോലി ചുമക്കുന്നും ബ്രാവന്തും കാണന്തം. നുപന്മാരുമായിരുണ്'', എന്നും പ്രസ്താവിച്ച കാണന്ത്.

മൂലം\_\_''.....പ്രത്യക്ഷസിദ്ധിഭഗവാൻയത്ര സന്നി\_ ഹിതോƒസ്തിഹി:

യസ്യപ്രതിനിധിദ്ദ്ഷ ക്രോഡകംബര്നാമകഃ (19)

അംശാംശേനാവതീണ്ണോസ്തിനാഗ്യംം

ത്രേതേതിനാമത:

ഉമ്ഥിതസൃപ്രജേശസൃതപസോദ്ദഷ്ടിപാതനാത" (20)

സ, സ്ഥാനം സാംഖ്യയോഗാദേർവിദ്യാനാം

പാരദശന:

പാലനാച്ച സരാജർഷിജ്ജാമദഗ്ന്യ ഇവാപര: (21)

ആദിരാജം ചാധിരാ**ജം** കേരളേഷുവദ**ന്തിതം** ബഹുവർഷം പ്രശാസ്യോർവീംതുരീയം പദമാ\_ സ്ഥിത: (22<sub>)</sub>

ബ്രാഹ്മണാശൈവ വിശ്പതയസ്തസ്യ ഭോളാം വഹന്തി ഹി......''

ഇതിൽ ചിലതെല്ലാം ഇക്കാലത്തും പ്രത്യക്ഷഗമ്യമാണെ നമാത്രാല്ല, ഇദ്ദേഹം നായതമാണല്ലൊ. (''ഉത്ഥിതസ്യ പ്രജേശസ്യ തപസോദ്ദഷ്ടിപാതനാൽ'' എന്ന ഭാഗത്തി ഒർറ അർത്ഥം 'സ തപസ്യപ്പാ അസ്യജത' എന്ന ശ്രതി പ്രകാരം സ്രഷ്ടാവ് ( സൃഷ്യാലോചനാപൂർവ്വം ചമച്ചു, എന്ന ഭാവത്തിൽ വ്യാഖ്യാനിക്കപ്പെടേണ്ടതാണം'). അടുത്ത അദ്ധ്യായത്തിൽ നാലാമത്ര ശ്രോകം മതൽ പറയുന്നതാവി ത്ര്പ്പ് പ്രസ്പ പറഞ്ഞ രാമക്ഷേത്രമായ 'ശൂർപ്പാരക'ത്തിൽ—

'അബ്രാഹ്മണ്യേതഭാദേശേ കൈവത്താൻ പ്രേക്ഷ്യ ഭാർഗ്ഗവഃ ഹ്മിത്വാ സബഡിശം കണ്ണേ... യജ്ഞ സൃത്രമകല്പയത്

എന്നു തുടങ്ങിയ സഹ്യാദിഖണ്ഡപ്രകാരം മുക്കുവന്മാർ ബ്രാഹ്മണരായ ചിൽപ്പാവന (ബ്രാഹ്മണ)രെ കല്പിച്ചും അന്യരെ വരുത്തിയും ഇരുത്തിയ ശേഷം അവർ ഒത്തുചേ ന്നു നിഷ്കാരണമായിട്ട് തന്നെപ്പരീക്ഷിക്കയാൽ അവ രെ ശപിച്ച ശൂദ്രസാമ്യം വരുത്തി, ഭാർഗ്ഗവൻ തപസ്സിനു പോയി എന്നും, തങ്ങളുടെ ദോഷത്താൽ കള്ളർഭയം ഓരി ദ്ര്യം മുതലായതു ബാധിച്ച പ്രജകഠം തെക്കോട്ട തിരിച്ചു മലയാളത്തു വന്നു, ചിലർ, അഥവർണ വേദവീധിപ്രകാ രം ക്ഷുദ്രാഭിചാരം കൊണ്ട് ഐശ്വര്യം സമ്പാദിച്ചവെ ന്നും, പണ്ടു സഗരനാൽ ശുദ്രവ്വത്തന്മാരാക്കപ്പെട്ട 'മൗളക' **ക്ഷ**ത്രിയ വംശക്കാരനായ ധൗവക (നായ രാജ്യൻറ ഡോ ലിചൂമട്ടകാരായി നിന്നു ചിലർ ധനം നേടിയെന്നം, പി ന്നീട്<sup>ം</sup> ഇവിടെ വന്നപോന്ന ചിലരെ ആചാരഭോഷം ഭയ ന്നു നാകന്മാർ ഓടിച്ച എന്നും മലയാളാചാരം കൈക്കൊ ണഭവരെ ഓരോ കാര്യങ്ങഠംക്കായി നിയോഗിച്ച എന്നം മററ്റാകന്നു [അന്യജാതിയെ സംസ്സരിച്ച പതിയ ബ്രാ ഹ്മണരായി പ്രശുരാമൻ കല്പിച്ചത Miraj (മിറാജ്) എ ന്ന രാമക്ഷേത്രാന്തർഗ്ഗൗ ഭൂ വിഭാഗം സംബന്ധിച്ചാണെന്നും അവിടെ ഒട്ടധികം ചിൽപ്പാവന് ബ്രാഹ്മണരുണ്ടെന്നും ആ ദിക്കി**ൽ വ**ച്ചു **അക്കു**ട്ടർ എന്നോടുതന്നെ പറയുകയുണ്ടായി. 'ചിൽപ്പാവന്ർ' എന്നതിനു് (ചിതായാം പാവിതാഃ 🕳 ) ചിതാസ്ഥാനത്തുനിന്നും സംസ്സരിക്കപ്പെട്ടവർ എന്നു് അ ത്ഥം പറഞ്ഞു കാണുന്നു.)]

ഇത്ങനെ ബഹുവിധ പ്രമാണത്താരം ദൃഢീകൃതമായി വ്യവഹാരദശയിൻ ഉറച്ച പറയാവുന്നതായിരിക്കുന്ന നായ ന്മാരുടെ ക്ഷത്രിയത്വം സ്ഥിരപ്രതിഷ്യാകുന്നു. ഇതിഹാസ പുരാണവചനങ്ങരം ഗ്രാഹ്യങ്ങളെന്നും ഇവ, ത്യാജ്യകോടിയിൽപ്പെട്ടവയാണെന്നും ആർക്കും ശഠിക്കു വാൽ അവകാശമില്ലല്ലോ. എന്നല്ല, നമ്മടെ പൊന്ന തിരുമേനിയുടെ വംശശാഖാംഗമായ ഒരു മഹാൻകൂടി എൻെറ നിരൂപണത്തിനു വളരെ മുമ്പ് ഈ വിഷയം സ്ഥാപിച്ച വച്ചതും ഓർകേണ്ടതാണം". ആ രാജശി**ഖാ** മണിയുടെ ഇലയാളത്തിലെ നായന്മാർ' എന്ന പുസ്തകം ഉത്തരമലബാറിൽനിന്നും വരുത്തി, ഹിന്ദക്കോളേജ് വി ദ്യാർത്ഥി (ഇപ്പോഠം സംസ്കൃത ബി. എ.) നമ്മടെ ശ്രീ വദ്ധന<u>ത്ത</u> കൃഷ<sup>©</sup>ണപിള്ള ഈയിടെ എനിക്കയച്ച തന്നിട്ട ണ്ട്. അതിൽ പറഞ്ഞിട്ടുള്ള സംഗതിക**ം വ**ിസ്തരിച്ച പറക പ്രയാസമാകയാൻ ഇവിടെ, ചുരുക്കുന്നു.

ആ പുസ്തകത്തിൽ കാണേണ്ടതാണു്. ടി, പുസ്**തക** ത്തിൽ പുരാണപ്രാമാണ്യത്തെക്കറിച്ചു്, "A historical sketch of Sanskrit Litercture" എന്ന പുസ്തകത്തി ഒൻറ 86\_ാം പുറത്തു്— "കുറഞ്ഞപക്ഷം പ്രളയകാലം മത ല്ലെങ്കിലുമള്ള അനേക സംഭവങ്ങളെ നിക്ഷേപിച്ചവെക്ക പ്പെട്ടിട്ടുള്ള വിലയേറിയ ചരിത്രശകലങ്ങളാകുന്ന പുരാണ ഞ്ഞയ്"— എന്നു പ്രയുന്നപ്രകാരം ഉദ്ധരിച്ചിരിക്കുന്നു.

''..... ന തദ്വിധാ ബാഹൃചരാ: പൂർവംക്ഷത്ര**ക** ലോദ്ഭവാഃ'', എന്നു തുടങ്ങിയ ശ്ലോകംകൊണ്ടു മലബാ റിലെ 'പുത്തു ചാന്ന' നായർ വഗ്ഗക്കാരെ ഇളയരാജാവ വർക**ം ഭ്രോളപുരാണവച**നമെടുത്തു കാണിച്ച ക്ഷ**ത്രി** യരാക്കിപ്പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. പുറത്തുചാന്ന നായർപോലും ക്ഷത്രിയ വംശ്യരെന്നു വന്നാൽ ഈ നാട്ടിലെ മറ**ു** പ്രധാന തറവാട്ടുകാരുടെ കഥ പറയേണ്ടതുണ്ടോ എന്നു സംശയി ക്കുന്നു് നായന്മാർ ടിബററിൽനിന്നു വന്നവരാണെന്നും, രാജപുട്ടാണയിൽ നിന്നു വന്നു ക്ഷത്രിയന്മാരാണെന്നും ഇദ്ദേഹം പറയുന്നു. അങ്ങനെ വല്ലവരും വന്നു നായന്മാ രിൽ കൂടിയിരുന്നാൽ തന്നെയും, ഒരു പ്രധാന നദിയിൽ ചേരുന്ന പോഷകനദി, ചേച്ച്യ്ക്കശേഷം ആ പ്രധാനന**ദി** യടെ പേർ ചൊല്ലി വിള്ക്കപ്പെടുംപോലെയും, വടമൺ മാഗ്ഗവടമൺ ചില്ലാവനർ എന്നിവ**രു**ടെ ബ്രാഹ്മണത്വ വൃവഹാരംപൊലെയും, ഏതിൽ ചേന്നൊ അതായി ഗണിക്കപ്പെടാനല്ലാതെ നിവ്യത്തിയില്ലെന്നും, ആകയാൽ മററാക്ഭമില്ലാത്ത ദോഷം പൂർവകാല**്ക നായന്മാരുടെ** <u>ക</u>്ടസ്ഥനിലയിലോ അവരിലോ ആരോപിക്കപ്പെടാനി ടയില്ലെന്നുമാണും" എന്റെ വാദം നായന്മാർ ഭരണതന്ത്ര ജ്ഞന്മാ**രും യുദ്ധവീ**രന്മാരുമാണെന്നു അനേക അത്താറിട്ടി (രേഖ)കളോടെ ഇദ്ദേഹവം തെളിയിച്ചിട്ടണ്ട് ടി പുസ്തതം 21-ാം പുറത്തു് —''നായർ സ്ത്രീക∞ പാതിവത്യത്തിൽ എത്രയും നിഷ്ട ഉള്ളവരായിരുന്നതിനാൽ, അവർ ബ്രാഹ്മ ണസ്ത്രീകളെപ്പോലെ അകത്തടച്ചുകൂടുക പതിവായിരുന്നു' എന്നു 30-ാം വശത്തു ''നായർ സ്ത്രീകളടെ പാതിവ്രത്യ **ത്തിനം** കോടാലി വച്ചതു് ആദ്യതായി നമ്പൂരിമാരായി അന്നു'' എന്നും സധൈര്യം ഇദ്ദേഹം വിളിച്ചപറയുന്നും ഈ മട്ടപോയി, ''ചേരമാൻ\_പെരുമാളുടെ കാലശേഷം കേരള രാജ്യഖണ്ഡങ്ങ ഭരിച്ചവന്ന നാട്ടരാജാക്കന്മാരുടെ ഇരുസ്ഥാനവും പട്ടോലസ്ഥാനവും മന്ത്രിസ്ഥാനവും, എന്നു വേണ്ട സർവ്വവം നായന്മാർക്കതന്നെ ആയിരുന്നു'' എന്നു 34.ാം വശത്തുകാണുന്നു. ''യജ്ഞോപ വീതമില്ലാതിരുന്നിട്ടും മദ്യമാംസാദി ഭക്ഷിക്കാതെയും നിത്യസ്സാനാദിചെയ്തും ക്ഷത്രിയ കമ്മങ്ങളെല്ലാം അമന്ത്രകമായി ആചരിച്ചു വരു കയാൽ ആ നായന്മാരിൽ ചിലക്കു ''സാമന്ത്രർ'' എന്നു പേരുണ്ടായി. എടത്തിൽ, നമ്പ്യാർ, ഉണ്ടത്തിരി, ഊണു നമ്പി, അടിയോടി, ഏറാടി, നെട്ടങ്ങാടി, വള്ളോടി, തിരുമുല്പാട് എന്നിവരെല്ലാം ഈ വഗ്ഗത്തിൽ ചേന്നവരാ കുന്നു''എന്നും ആ മഹാൻ പറയുന്നു. എന്താഫലം! ഇവർ ക്കിപ്പോയ നായന്മാരെ തൊട്ടാൽ കളിക്കണം എന്നായി രിക്കുന്നു. ഭള്ള നോക്കണം.!

മലബാറിലെ ജാതികളെപ്പററി പെൻഷൻഡ് ഡപ്യൂട്ടി കളക്കർ പി. കരുണാകര മേനോൻ അവർക്ക എഴുതിയ പുസൂകത്തിൽ, ഏറാടി എന്നാൽ കന്നിനെ മേ യ്യൂന്നവൻ എന്നത്ഥമാകുന്നു എന്നും, (ഏർ കുറ്നും, അതി നെ ആടുന്നവൻ, ഏറാടി) ഇവർ നായരിൽ ഒരു ജാതി ആണെന്നും പറയുന്നു.

പാരശവന്മാർ (വാര്യന്മാർ) അനുലോമസംകര ജാതിയിൽപെട്ടവരും, 'ശൂദ്രായാം വിപ്രതനയ:' എന്ന വചന്പ്രകാരം പരിചാരികയിൽ വിപ്രന ജാതരായവരും ആണെന്നു പ്രസിദ്ധമാകുന്നു. 'സ പാരയന്നേവ് ശവസ്താന്ത്യാത് പാര ശവ: സൂൃത:' എന്നതിനു, ജീവിച്ചിരിക്ക വേ (സംസ്താര വിഹീനതയാൽ) ശവതുല്യൻ എന്നു മനു വ്യാഖ്യാനക്കാർ അത്ഥം ചെയ്തിരിക്കുന്നു. പാരശവപദ വിവുതി ഇത്രനെയിരിക്കെ കേരള മാഹാത്മ്യം 40-ാം അദ്ധ്യായത്തിൽ— 'ഒരു വ്യധനായ മലയാള ദിജന്റെ യാവനസ്ഥയായ ഭാര്യ ഗർഭിണിയായി കാണുകയാൽ അവരെ പുറത്താക്കുകയം പ്രസവം കഴിഞ്ഞശേഷം (തുഴുറിവപേരുർ) ശ്രീമുലസ്ഥാനത്ത് വച്ച യോഗാചാര്യാദി

സമക്ഷമറിയിച്ചവിചിരിച്ചാറെ(അവളിലുണ്ടായ)കന്യക സ്ക്കൂ ദോഷമില്ലെന്നും എന്നാലും വിപ്രവാക്യത്താ**ൽ കുറെ** ഏതാണ്ടുണ്ടെന്നു തീച്ച്പ്പെടുത്തുകയാൽ തിരിച്ചവെക്കുക യം ചെയ്ത എന്നും കന്യകയ്ക്കു 12- വയസ്സചെന്നപ്പോഠം പൂ വറുത്തു മാല കെട്ടിയതു ഭാഗ്ഗവൻ കണ്ടു മാലയുടെ ആഗമം ചോദിച്ചറിഞ്ഞു" അവളെ ശിവാലയ ശുശ്രൂഷയ്ക്കു ആക്കി ഇവർ മാരാസ്ത്രീയ്ക്ക്, ആഴുവഞ്ചേ യെന്നും ..., പറയുന്നു. രിൽ വിറകവാരിയസ്ഥിയെടുത്തു പാതിത്യം വണശേഷം അവളിൽ വിപ്രന ജാതരായവരാണെന്നാകുന്ന ശ്രുഢ പക്ഷം. ഈിനനുഗുണമായിട്ട വെള്ളാറപ്പള്ളിൽ ഒരു വാ രിയത്തി (സ്സി)യാക്ട മാരാനമായുണ്ടായ് ഇടപാടിനെറ വിചാരണയിൽ, സ്ത്രീക്ക് ശുദ്ധിയില്ലെന്നും, മാരാൻ പ്രാ യിശ്ചിത്തം ചരിക്കണമെന്നും വിദ്വന്മാന്യനായ മഹി (80-ാമാണ്ടിനടുത്തെന്നു് തോന്നുനു) മശ്രീമാടമഹീന്ദ്രൻ വിധി കല്പിക്കയുണ്ടായിട്ടണ്ടും. എന്നാലും ഇവർ ഉൽക് ഷ്യന്മാർ തന്നെ.

ടി, 41-ാമധ്യായത്തിൽ, ഉത്തരസ്ഥ (വടക്കം മഠത്തിലെ) സ്വാമിയാർ ഇരിങ്ങാലക്കുട്ട ദേശം അലങ്കരിക്കുന്ന കാലത്ത്യ് ഒരു യൗവനസ്ഥയായ വിപ്രപത്തിയിൽ അദ്ദേഹത്തിൻറെ ബീജസംഭ്രതനായി ഒരു പുരുഷസന്താനമുണ്ടായി എന്നം. ഭട്ടാചാര്യാദികഠം പുറംതള്ളാൻ വിചാരിക്ക വേ ആ സ്ത്രീ മരിക്കയും, സ്വാമിയാർ അതു തൻെറ പുത്ര നാണെന്നും സംസ്കാരാദികഴിച്ചു", സംഗമേശദേവൻേറ പരിചര്യയ്ക്കണമേന്നും ഭാഗ്ഗവരാമനോടും പറയുകയും അതുപ്രകാരം കല്പിച്ചു സന്താന വുദ്ധിക്കു ഭാസിസ്ത്രീയെ സോദരീഭാവത്തിലാക്കിക്കൊടുക്കയും, ബ്രാഹ്മണദ്വാരാ സന്താന വുദ്ധി വിധിക്കയും ചെയ്തവേന്നും, പറയുന്നും സംസ്കരണാവസരത്തിൽ ഓടിയതുകൊണ്ട് പിഷാരോടിയെന്നും പേരുണ്ടായതായി പ്രസിദ്ധിയുണ്ട്.

സഹ്യാദ്രിഖണ്യത്തിൽ 'ശിവദ്വിജൻ' ഒരു ദംസി യീൽ ഒരു വിപ്രനുജാതനായതായും അവരുടെ സ്ത്രീകളെ 'ബ്രാഹ്മണി' എന്നുപറയുന്നതായും പ്രസ്താവിച്ചിരിക്കുന്നു. ബ്രാഫണികഠ ഉണ്ണിയടേയോ നിമ്പിയാ (ശ്ര, രൻ യോ സ്ത്രീകളാണെന്നു പ്രസിദ്ധമാണ്. അപ്പോഠം ശിവദ്വിജൻ (പട്ടതണ്ണി) ഉണ്ണി എന്നു തീർച്ചയായി. കേരള മാഹാത്മ്യം മേൽപ്പറഞ്ഞ അദ്ധ്യായത്തിൽ. ഒരു ശിവദ്വിജൻ (ഉണ്ണി മുത്ത് ഇപ്പോഠം മുത്തതാണല്ലോ ശിവദ്വിജൻ) ഒരു വിപ്രകന്യകയെ തൻെറ ജാതിസ്വരുപം വൃക്തമാക്കാതെ വഞ്ചനയായി വേളികഴിച്ചുവെന്നും, ഭട്ടാചാര്യ പ്രഭ്യതികഠം വന്നു അയാഠം ശീവദ്വിജൻ (മുത്തത്ര്) ആണെന്നും മററും പറഞ്ഞ് ആലോചന നടത്തി, കെട്ടിയത്ര കൊണ്ടു ദോഷമില്ലെന്നും, സോദരീഭാവത്തിൽ വച്ചുകൊണ്ട് വിപ്രദ്വാരാ സന്താനവുദ്ധി വരുത്തുകയേ ആകാവു എന്നും ഭാർഗ്ഗവാനുമതിപ്രകാരം വിധിച്ച എന്നു പറഞ്ഞി രിക്കന്നും.

ഇളയതു്, ഏതാദൃശാജ്ഞയോ നടപടിയോ ഉല്ല.ഘി ച്ച വിവാഹം ചെയ്തവന്ന് ഇപ്പോരം ഇവരും വേളി തുട ഞ്ങിയിരിക്കയാണല്ലൊ? ഓസിയെന്നു സൂത്രക്കാർ പറയു ന്നവരുടെ പുത്രരെന്നിരുന്ന ഇവർ ഇപ്പോരം കല്പടയിൽ കയറിനിന്നിട്ട്, 'നരകത്തിനുതകിയതെന്നു ഗീത പറയു നന് സാംകര്യമൊന്നുമില്ലാത്ത 'മലയക്ഷത്രിയ ശുദ്ധ നായ രെ' തീണ്ടാട്ടാൻ തുടങ്ങുന്നു എന്നതു ആശ്ചാര്യം.

അഭിസാരികയായി ഭ്രഷ്ടയായ ബ്രാഹ്മണ സ്ത്രീയിൽ അജ്ഞാരെ പ്രദ്യജനിത സന്താനങ്ങടാം (തന്ത നി ത്രായമില്ലാത്തവർ) ആണല്ലോ മ്ഴാവു നമ്പ്യാർ, ചാക്യാർ എന്നിവരുടെ കലക്ടസ്ഥന്മാർ. ഇവരെ തൊട്ട് ഈഴവർപോലും ഇവിടെ ഭക്ഷിക്കയില്ല. ഇവർക്കും ശുദ്ധ പച്ചനായരെ പുച്ഛം. കഷ്യം! തങ്ങളുടെ സ്വര്യപ്പത്തിൽ ഇത്ര വലിയ വിസ്മൃതി മേൽപ്രത്തെവർക്കും നായന്മാർക്കും വന്തുകടാത്തതാണു്. സാരവമാന്യമുള്ളവ അം, വന്ദ്യന്താരമായ വിപ്രന്മാർ 'സഹ്യാദ്രി' ഒരു വെട്ടിതെളിച്ചുനോക്കാത്ര നായന്മാരെ നിഹീനരാക്കിപ്പറയരുതെന്നുമാത്രം അപേക്ഷയുണ്ടു്. വേണ്ടിവന്നാൽ ആ ഭാഗരവസ്താവം വഴിയേ ആകാം..

ജാതയില്ലെന്ന 'പദ്ധതി'യുടെ പ്രാസ്താവികത്തിൽ സുദ്ദഢം വുവസ്ഥാപിച്ചസ്ഥിതിക്ക് ഇത്ര വാഗ്വൃയ മെന്തിനെന്ന് അതുമനസ്സിലിറഞ്ങിയവർ വല്ലവരും ശങ്കി ച്ചചോദിക്കുന്നതായാൽ ഇത്ര്, താദ്ദശ സൂക്ഷ്മഗ്രാഹികഠം ക്കായി പറയുന്നതല്ലെന്നും അതു പാരമാർത്ഥികം ഇതു വ്യാവഹാരികം എന്നു വിഭജിച്ച ഗ്രഹിക്കണമെന്നും ആകുന്നു ആശയം.

ഇതിലെ അത്യുക്തി ഒരുക്തി ശംകാ പങ്കില വാചക ങ്ങളെ ശ്രോതാക്കളും സഭാനായക ഹീരങ്ങളും ക്ഷമാപൂർവം മനനം ചെയ്യണമെന്ന് അപേക്ഷിച്ചുകൊണ്ട് ഈ ഉപന്യാ സത്തെ പര്യവസാനിപ്പിച്ചകൊള്ളുന്നു.



### 15. തച്ചുടയകൈമൾ \*

(ഇരിങ്ങാലക്കുട ദേവപ്രതിനിധിയായി, തച്ചയേക്കൈമളെ അവരോധിക്കുന്നതിനുള്ള ചടങ്ങുകരം വിവരിക്കുന്ന ലേഖനം)

'ഇരിങ്ങാലക്കട ക്ഷേത്രം മതലായവയെക്കറിച്ചുള്ള പല റിക്കാർഡുകളും ആധാരങ്ങളും മററും പരിശോധിച്ചു. അവരോധത്തെപ്പററി ഏതാനും ഭാഗം ഉദ്ധരിക്കയും വേറെ ചില രേഖകളെ കാണിക്കയും ചെയ്യാം:\_ '1904 സി. എം. പി. നമ്പർ 1533 അപ്പീൽവാദികഠംക്കുവേണ്ടി മിസ്റ്റർ തൈനേമ്പ്യാർ ഹാജരാക്കിയതും. രേഖ 10 (ഇംഗ്ലീഷിൽ നിന്നു)

അപ്പോരം, അഭയദഭാവേന, ഈ ശ്വരസാക്ഷാൽക്കാരമടഞ്ഞു' അതിൽതന്നെ ദൃഢനിഷ്യോടും നിരീനഭാവത്തോടും കൂടി, പരി ശുദ്ധജ്ഞാംെനശ്വയ്യ സമ്പന്നനായി, വിശിഷ്യ, പുണ്യാത്മാവായി രിക്കുന്നുകുന്നാകപ്പടെ കിടുന്നുണ്ടല്ലോ.

(ചട്ടമ്പിസചാമിതിഅവടിക∞)

<sup>\* &#</sup>x27;തച്ചടയ' എന്നതിൻെറ യഥാർത്ഥരുപം 'തെച്ചടയ' എന്നായിരുന്നു. അതിൻെ ലോപമാണിപ്പോയ കാണുന്നത്ല്. ''കടവുട്ടെ നാടിച്ചുടെത്തക്കുള്ളയെ പര്യായുടെയുന്നുള്ള തെച്ചിക്കുടയുവരാനമേലാം പുനിതരെ വണുകി......എന്ന തുടങ്ങിയ തമിഴ്പാടൽ നോക്കിയാൽ ഇതു മനസ്സിലാകും. അർത്ഥം:- കടവുയ — ഈശ്വാൻ, നാഡി — അന്വേഷിച്ച്', പുഞ്ഞ — നിഷ്യ, കരുത്ത് — ആശയം, തെച്ച — തേജസ്സ്', ഐശ്വാര്യം, പരിശുദ്ധി, ഉടയവരാന — ഉടയവർ, ആധാരഭ്രത്ഥാർ, തെച്ചുക്കടയവർ എന്ന് വ്യസ്തപ്രയോഗം. തേജ, ഐശ്വാര്യ, പരിശുദ്ധികയക്കിരിപ്പടം എന്നം പ്രകാശൈശ്വാര്യപരിപ്പതാത്മാവായിരിക്കുന്നവരെന്നും താല്പര്യം. മേൽ — ഉപരി, പുനിൽർ — പുണ്യവാന്മാർ.

#### അവരോധ്യന്പം

983 തുലാം 30\_ാംന- യോഗക്കാരെല്ലാവരും ചേന്ന്, താമസംവിനാ ഒരു തച്ചുടയകയ്മളെ അവരോധിക്കണ മെന്നു നിശ്ചയിക്കയും വൃശ്ചികം 1\_ാംന- തേവരേസേവ തുടങ്ങുകയും ചെയ്തു. 40 ദിവസത്തെ സേവയ്ക്കുശേഷം മകരം 12\_ാംന-യോഗാംഗങ്ങളെല്ലാവരും കൂടി തുപ്പുണിത്തുറെച്ചെന്ന് രാജാവിനെക്കണ്ടു അവരോധക്കായ്യത്തെക്കുറിച്ചറിയിച്ചു. അതിന് ഇങ്ങനെ മറുപടി പറഞ്ഞു:— ''നിങ്ങഠംക്കെല്ലാവക്കം അങ്ങനയാണു' അഭിപ്രായമെങ്കിൽ ഞാനും അതിനോട്ട് യോജിച്ചിരിക്കുന്നു.'' പിന്നീട്ട് യോഗത്തിൽ രണ്ടുപേർ അഴുവാഞ്ചേരിൽ ചെന്നു തന്വ്രാക്കളെക്കണ്ട് അവരോധസംഗതി ധരിപ്പിച്ചപ്പോരം ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞു:- 'നിങ്ങളൊരുദിവസം നിശചയിച്ചു' ആളയയ്ക്കുന്നുപക്ഷം ഞാൻ വരാം.'

പിന്നീട് യോഗാംഗങ്ങളെല്ലാം വാതിൽമാടത്തിൽ കൂടിയിട്ട് അവരോധത്തി<mark>ന ജാതകം അയച്ചുകൊട</mark>ുക്കണ മെന്നപ്രകാരം കലശേഖപ്പെത്മാ⊙ക്കം തെ തീട്ടെഴുതി. കൊളൊംമൂത്തതും, ചെറയത്തുമൂത്തതും, ഒല്ലൂർനായർ, തുരു ത്തിക്കാട്ടി**ൽ**നായർ എന്നിവർ നാല യോഗക്കാരോടു<u>ക</u>ടി തുപ്പണി<u>ത്ത</u>റ ചെന്നം് രാജാവിനെക്കണ്ട<mark>് തീ</mark>ട്ടൂരം**വാ**ങ്ങി മകരം 17\_ാംനം പറപ്പെട്ട് 23\_ാംനം തിരുവനന്തപുരത്ത് ചെന്നുചേർന്നു..... കലശേഖരപ്പേരുമാളെക്കണ്ട് അവരോ ധത്തിനായി ജാതകം വാങ്ങാൻ വന്നിരിക്കയാണെന്നും യോഗത്തിലെ തീട്ടും തീട്ടൂരവും കൊണ്ടവന്നിട്ടണ്ടെന്നും പറഞ്ഞു" തീട്ട് കല്ശേഖരപ്പെങ്മാരംക്കം തീട്ടൂര്ം തേവാ രിക്കം കൊടുത്തു യോഗക്കാര് പലകകളിലിരിക്കയും ശേ ഷംപേർ അവിടെ നിൽക്കയും ചെയ്തു. തീട്ടും തീട്ടൂരവും വായിച്ചകേട്ട കലശേഖരപ്പെതമാ**ഠം** സമ്മതിഭാനം ചെയ് കയുണ്ടായി. 27\_ാംന- കൊട്ടാരച്ഛൗക്കയിൽചെന്ന് യോ ഗക്കാർ കിഴക്കുനോക്കി ആസനസ്ഥരാകയും ശേഷംപേർ നിൽക്കയം ചെയ്തു. കലശേഖരപ്പെരുമായ പടിഞ്ഞാറു നോക്കിയിരുന്നു. ഇളയ രാജാവും മൂന്നാംമറ രാജാവുംകൂടി യുണ്ടായിരുന്നു .....കലശേഖരപ്പെരുമാരം മീനംരാശിസ മയം പനയറ 'ഇല്<u>ലത്ത</u>' പത്തൻവീട്ടിൽ രാമ**ക്ക**റുപ്പിൻെറ ജാതകം കൊടുക്കയും ഒല്ലൂർ നായർ വാങ്ങുകയും ആ സമ യം ശംഖു വിളിക്കയും ചെയ**്തു..... അവ**ർ അന്നതന്നെ പുറപ്പെട്ട് കംഭം 3ചംതീയതി ഇരിങ്ങാലക്കടെ എത്തി. വിവരം രാജാവിനെ ധരിപ്പിക്കുന്നതിനായി യോഗത്തി ലെ രണ്ടംഗങ്ങരം തുപ്പണിത്തുറ എത്തി രാജാവിനെകണ്ടു. മീനം 10\_ാംതിയതി സുദിനമാകയാൽ വീവരം എല്ലാവ രെയും അറിയിക്കണമെന്നു് രാജാവു് പറഞ്ഞു. പിന്നീട് തമ്പുരാക്കരം, വെള്ളാട്ടകരനമ്പിടി, വടക്കൻകോട്ടുനായർ എന്നിവക്ക് തീട്ടൂരങ്ങളം തീട്ടകളം എഴതി. അതു യോ ഗക്കാരും മടപ്പള്ളിക്കാരും കൊണ്ടുചെന്നു കൊടുത്തു. 9ചാം തീയതി എല്ലാവരും വന്നു. 10 മാംതീയതി വിളക്കും ഗ ണപതിയും തെക്കേവാതിൽ മാടത്തി**ൽവച്ച് യോ**ഗാംഗ ങ്ങരം കിഴക്കോട്ട നോക്കിയിരുന്നു. രാജാവ് മടിയിൽ വാളോടുകൂടി പ്ടിഞ്ഞാറോട്ടിരുന്നു. കൊളൊംമൂത്തതു്, ചെറയത്തുമുത്തതു്, ഒല്ലൂർ നായർ, തുരുത്തിക്കാട്ടു നായർ ഇവരും നന്ദികളം കയ<sup>്</sup>മഠംമാർ നാലുപേരും വട്കം കൂററു നായർ, മുരിയൊത്തുനമ്പിയാർ ഇവരും തെക്കേവാതിൽ ഊരാണ്മക്കാരായ ഒൻപതില്ലക്കാരും മാടത്തി**ൽ** നിന്നു. വെള്ളാട്ടകരനമ്പിടിയും വേളോസ്സനമ്പിയാരും വടക്കേ വാതിൽ മാടത്തിൽനിന്നു.....

[(പ്രളക്കാം വല്ല തെററും ചെയ്തപോയിട്ടുണ്ടങ്കിൽ ആനയിരുത്തുന്നതീൻെറ അടയാളമായി) തോട്ടിയും വളറും വെപ്പിക്കണം] (അവരോധത്തിന് ഒരുക്കുകാം വെച്ച ശേഷം)...തമ്പുരാക്കാം തററുടുത്ത്യ്, മണ്ഡപത്തിൽ ദേവന ഭിമുഖമായിരുന്ന്..... തമ്പുരാക്കാം ഭാനമുഹൂർത്തദക്ഷിണ കാം കഴിച്ചു. ടി പനയറ ഇല്ലത്ത്ത്വ കുറുപ്പിനെ തച്ചടയ നായി അവരോധിച്ചു......ആ സമയം ആരുംതന്നെ ചുററി നകത്ത്വ നിന്നിട്ടില്ല. മാരാൻ വടക്കേദ്വാരം അടച്ചു് അ വിടെനിന്നും ശംഖുവിളിച്ചു. ഗണപതീവിസർജ്ജനം കഴിഞ്ഞു് തമ്പുരാക്കാക്കും കൊളോംമുത്തത്ര ആയിരത്തി ഒന്നു പണം കിഴികെട്ടി മണ്ഡപത്തിൽ കൊണ്ടുചെന്നും...

ദാനംചെയ്ത്ര വെള്ളാട്ടുകര നമ്പിടിക്കും വടക്കും കൂറു നായർക്കും നൂററിഒന്നു പണംവീതം കിഴികെട്ടി വാതിൽ മാടത്തിൽ കൊണ്ടുചെന്നു് മൃത്തതു കൊടുത്തു. പിന്നീട്ട് എല്ലാവർക്കും സദ്യ.

അനന്തരം യോഗക്കാരി**ൽ ഏട്ടം**ഗങ്ങളോടുകൂട**ി കൊ** ളോംമൃത്തത്ര്, ചെറിയത്തുമൂ**ത്തത്ര്, ഒല്ലൂ**ർനായർ, തുരുത്തി ക്കാട്ടനായർ, പെരുമ്പള്ളിനായന്മാർ, നന്ദിക്കരപ്പണിക്കർ കൃഷ്ണപിഷാരത്തുപിഷാരൊടി, അറയ്ക്കുപ്പിഷാരത്തുപി ഷാരൊടി, അക<u>ത്ത</u>ട്ടവായ്പർ. സംബന്ധിമാരാന്മാർ, എ ന്നിവർ ഒന്നിച്ചു 11\_ാനു- ശുഭമുഹുത്തത്തിൽ പുറപ്പെട്ട അവ ആളെകൂട്ടിക്കൊണ്ടവരുന്നതിനായി 23\_ാനം തിരുവനന്തപുരത്തെത്തി. കലശേഖരപ്പെത്താളെക്കണ്ട പ്പോ∞ 25-ാംന-യാണം മുഹ്മത്തം നിശചയിച്ചിരിക്കുന്നതെ ന്ത് അവിടന്നു പറഞ്ഞു. അന്നേളിവസം അവർ അവിടെ ച്ചെന്നപ്പോഴേയ്ക്കു് വലിയ എടക്കെട്ട് പട്ടവിരിച്ചലങ്കരി ച്ച നിറപറയും ഗണപതിയും മററും വച്ചിരുന്നു ക്കാർ പടിഞ്ഞാറു നോക്കിയിരുന്നു. ശേഷംപേർനിന്നു. കലശേഖരപ്പെതമായ കിഴക്കുനോക്കിയിരുന്നു കൊളോം മൃത്തതു് മരതകരണാദി മംഗലസാധനസംവൃതമാ**യ പുത** ക്കലശംവെച്ച് കലശേഖാപ്പെതമാളെക്കണ്ടു. യോഗത്തി ലൊരാ⊙ ഇന്നാരെ അവരോധിച്ചിരിക്കുന⊪ എന്നം" കല ശേഖാപ്പെരുമാളോടു പറഞ്ഞു അവിടന്നു് അദ്ദേഹത്തെ വരുത്തി 'തച്ചുടയനായി അവരോധിച്ചിരിക്കുന്നം' എന്നം യോഗക്കാരോടുകൂടിപ്പോയി ഞാനെന്നപോലെ എല്ലാം നടത്തണ'മെന്നും പ്രഞ്ഞു° പട്ടം വസ്ത്രവും സമ്മാനിച്ചു. തച്ചുടയൻ വണത്ങി അതു വാത്ങി, അതോടെ വെളിയട ഇടുക**യും ശംഖൂതുകയും അനുപദം നടന്നു - ഒ**ന്നാമതായി ഒല്ലൂർനായതം ബന്ധമുള്ള മററു സംബന്ധികളും അദ്ദേഹ ത്തെ വന്ദിക്കണം. **പിന്നീട് ദ**ളവാ മതലായ**വർ വന്ദി** ക്കണം. അവിടെനിന്നു പല്ലക്കിൽ കയറി **ദീ**പാദിക**ം** അകമ്പടിവാദ്യം മുതലായതോടുകൂടി ക്ഷേത്രപ്പടക്ഷിണ മായി ശ്രീകണ്ഠേശചരത്തു മഠത്തിൽ ചെന്നു. അന്നമുതൽ ത ചൂടയ കയ്മ**ം അദ്ദേ**ഹത്തി**നെ**റ നിത്യകർ മ്മങ്ങള**ിൽ** വ്യാപ്പതനായി.....

മേടം 6-ാനം പറവൃതനിന്നും പുപ്പെട്ട് 'തുപ്പയ്യപ്പാ' ക്ഷേത്രത്തിൽ ചെന്ന് അന്നവിടെത്താമസിച്ചു. 7-ാനം രാവിലെ രാജാവപ്രഭുക്കന്മാരെ വരുത്തി അവരോടൊന്നിച്ച് തുപ്പയ്യപ്പാവിൽ ചെന്നു തച്ചുടയകയ്മളെ ആനപ്പറ തെതുന്നുള്ളിച്ചു പാണ്ടിവാഭ്യം, നാഗസ്വരം, നഗരാവെടി മുതലായതോടുകളി ഇരിഞ്ഞാലക്കുടെ എത്തി......

രണ്ടു മുണ്ടം. ആറു പണവും ഒന്നേകാലിടങ്ങഴി അരി യംകൂടി പറഞ്ഞയാ⊙കംംം (ഇപ്പോരം പൊതുവാളായ ഒല്ലൂർ നായക്ട്<sub>)</sub> ക്ഷൗത്തിനായി കൊടുത്തു. പിന്നീട് ക്ഷൗരം (ചൗളം) കഴിഞ്ഞു. കലശാഭിഷേകം മുതലായതു ....പരിശുദ്ധിയടഞ്ഞു തററുടുത്തു പീഠത്തിന്മേലിരിക്കെ രണ്ടുപണം ദാനം; ആറുപണം മുഹൂർത്തഭക്ഷിണ, 32 പ ണം തന്ത്രിഭക്ഷിണ. അനന്തരം കുത്തുവിളക്കകേയ, മളളാ ദിവാദ്യങ്ങരം എന്നിവയ്ക്കിടയിൽ (തപ്പ, താളം മുതലായ തുമുണ്ടായിരിക്കം) അധികാരമുദ്രകരം വഹിച്ച് ദേവൻെറ വലത്തും സോപാനത്തിങ്കൽ പരമധാനിയിട്ടിരുന്നു അ രിയളന്നും, സോപാനത്തിൽ വീരവാളിപ്പട്ടിട്ടുനിന്നും മ ണിയടിച്ചതോഴത്ര് ശംഖുതീർത്ഥാദി വട്ടക്പ്രസാദാന്തം കയ്യിൽവാങ്ങി 8 പണം തീർത്ഥദക്ഷിണ കൊടുത്തു..... ചിന്നെ 'തണ്ടപൂജ'; ദക്ഷിണ, ഇവ കഴിഞ്ഞു' തണ്ടെടുത്ത വലിയ ബലിക്കല്ലിൻെറ കിഴക്കവശത്തായി അതിന്മേൽ (പള്ളി)ത്തണ്ടിൻെറ ഒരററം കൊള്ളിച്ചവച്ചു. തച്ചടയ കയ്മരം തണ്ടി (പല്ലക്കി) ൽ കയറിയശേഷം നില്ത്ത തൊട്ടിരിക്കുന്ന തല രാജാവ തോടുകയും \* പള്ളിച്ചാന്മാ രെകൊണ്ട് അതു പുമപ്പിച്ച് വാദ്യഘോഷത്തോടെ പ്രദ ക്ഷിണം ചെയ്കയും ചെയ്ത്ര. (When Thachudaya Kaimal gets into Tandu (Palanquin) the Raja should touch the end resting on the ground.....) അപ്പോയ കൊളോംമൃത്തതു മന്ത്രറിഒന്നു പ്ണം അടങ്ങി യ കിഴി രാജാവിനു കൊടുത്തു.....

<sup>\*</sup> ഇവിടെ **പള്ളിച്ചാന്മാരെന്നതു'** ബ്രാഹ്മ**ണരാ**ഞ്°.

ഈ ഒടുവിൽ പറഞ്ഞ ഭാഗത്തെപ്പററി കോഴിക്കോട്ട 'സബാർഡിനേററുകോടതിജഡ്ജി മ-രാ-രാ അനന്തർ നായരവർകഠം ബി. ഏ; ബി. എൽ. 1909 ജാനുവരി 15-ാംതീയതി.

അപ്പീൽ നമ്പർ 303-1902 [1904 സെക്കൻറപ്പീൽ 718] നമ്പർ ജഡ്ജിമെൻറിൽ ഇങ്ങനെ പറഞ്ഞിരിക്കു

'According to tradition .....even the Raja of Cochin to touch his Palanquin when he is taken in procession round the temple on his installation'

ഇനി, അദ്ദേഹത്തിൻെറ പദവികളെക്കറിച്ച് ടി ജഡ്ജിമെൻറ് ഇപ്പകാരം പറയുന്ന. ''......ബാഫ ണേതരന്മാർ അദ്ദേഹത്തോടു സംഭാഷണം ചെയ്യുമ്പോരം ആഢ്യബ്രാഫണരോടെന്നപോലെ ആചാരോപചാരങ്ങ ളോടുകൂടി അഭിസംബോധന ചെയ്യുണമെന്നുള്ളത് ഒരു യഥാത്ഥസംഗതിയാണു്. ഒരു രാജാവിനുള്ളതിൽ ഏററവു മധികം സാമുദായികബഹമാനങ്ങരം ഇദ്ദേഹത്തിനുള്ളതും ഒരു മറാധിപതിക്കെന്നപോലെ മതസംബന്ധമായ ബഹ മാനാദരങ്ങരം പ്രക്തപ്രമായിട്ടുള്ളതുമാണു്.''

1917-ാമാണ്ട് നവംബർമാസം 30-ാംന-ക്കു ശരിയായ 1093 വൃശ്ചികം 15-ാംന- കൊച്ചിയിൽനിന്നും പുറപ്പെടു വിച്ച തിരുവെഴുത്തവിളംബരം:\_\_\_ [മദ്രാസ് ഗവമ്മേൻറാ ജ്ഞാനുസാരമുണ്ടായത്വ്

- ''എ, മട്ടിക:\_തച്ചടയകയ് ഉടെ സ്ഥാനത്തേയ്ക്കുള്ള അവകാശങ്ങളും പദവികളും മുറകളും.
- (1) കയ്മ**ം** ക്ഷേത്രത്തിൽ ഭശ്നത്തിന പോകമ്പോരം ഉടവാളെടുത്ത ഒരു അകമ്പടിയോടുകൂടിയും ശംഖുവിളിച്ചും വീളക്കുപിടിച്ചും പോകുവാനധികാരമുള്ളതാകുന്നു. (2) ശൂദ്രർ, അമ്പലവാസിമാർ ഇവരെപ്പോലെയല്ലാതെ കയ്യ രംഷ ക്ഷേത്രമണികരം കൊട്ടി ഭേവനെ സോപാനപ്പടി

യിൽനിന്നു ദശനം കഴിക്കാവുന്നതും മേശാന്തിയോട്ട നേരിട്ട് തീത്ഥവും പ്രസാദവും കൈയിൽ വാങ്ങിക്കാവുന്നതു മാകുന്നു. ബ്രാഹമണരേയും അമ്പലവാസിമാരെയും പോലെ കയ്യാക്കു തീത്ഥത്തിൽ കളിക്കാവുന്നതുമാകുന്നു. (3) കൊല്ലംതോറും ഉത്സവം തുടങ്ങുന്നതിനുമുന്നു് തന്ത്രിമാക്കു് കുറയും പവിത്രവും കൊടുക്കേണ്ടതു കയ്യളാകുന്നു .....(4) ക്ഷേത്രത്തിന്റെ അകത്തെ ഭരണത്തെ സംബന്ധിച്ച സകല സംശയനിവുത്തിയും ചെയ്വാനുള്ള പ്രധാനമതാധികാരി കയ്യളാകുന്നു. (5) ഒരു കയ്യാ മരിച്ചാൽ ക്ഷേത്രത്തിൽ പുണ്യാഹം കഴിക്കേണ്ടതും ശവദാഹം കഴിക്കേണ്ടതും ബ്രാഹമണമോകുന്നു....'

കയ്യായ എന്ന പദം കോയ്യ ആയ എന്നതിന്റെ ലോ പവം ദ്രാവിഡത്തിലെ രാജപാൃായവുമാണം". 'മേൽ ക്കോയ്യ'യെന്നു ബ്രിട്ടിഷ്സിംഹാസനത്തെക്കുറിച്ച പറ **യുന്നതു**° പ്രസിദ്ധമാണല്ലൊ ഇതുപോലെ 'കോയ്യയാർ' എന്നൊരു രൂ പവുംകൂടിയുണ്ടു¹. ശാസ്ത്രിയ∞, ശാസ്ത്രിയാർ മൗലായവപോലെ ഇതിന്റെ ഭേദ്, ഗ്രഹിക്കാം. യ്യയാർ എന്ന രൂപത്തിൽ മാടംപുള്ള ചില ഭവനക്കാരെ താഴ്ന്നജാതിക്കാർ വിളിക്കുന്ന നടപ്പണ്ട് സംസ്കൃത ത്തിന്റെ പ്രചാരത്തോടുകൂടിയാണും ജനങ്ങഠംക്കു രാജ്പ ദത്തിൽ പ്രതിപത്തി വർദ്ധിച്ചതു". തച്ചുടയകയ്യളെന്നു മേലുദ്ധരിച്ച ഭാഗങ്ങളിൽ കാണുന്നതും പുതുക്കോട്ടരാജാ, കൊച്ചിരാജാ, സാമതിരിപ്പാട് എന്നൊക്കെ പറ**യംപോ** ലെയാണ<sub>്</sub>. എന്ന**ൽ ആദരത്തോടുകൂടി പറയുമ്പോഠം** കൊച്ചി വലിയതമ്പുരാൻ തിരുമനസ്സുകൊണ്ട് എന്നും മററുമാണല്ലൊ പറകപതിവും. അപ്രകാരം ഇവിടുത്തെക്ക റിച്ചു തച്ചുടയതമ്പൂരാൻ, തച്ചടയതമ്പുരാൻ തീരുമനസ്സ്, തച്ചടയരാജാ എന്ന**ി**ക്രമത്തിൽ എഴത്തുകത്തുകരം, **വ്യവ** ഹാരം മുതലായതുണ്ടു്. നോക്കുക:\_\_\_

(1) ''മുകന്ദപുരം താലൂക്ക് മനവലശ്ശേരി വില്ലേ ജിൽ കൊട്ടിളായ്ക്കൽ സ്ഥിരവാസവം മാണിക്കൻ കേര ളൻ എന്ന തിരുനാമവം കൂടൽമാണിക്യം ദേവസ്വം ഉടമ സ്ഥനം ഭരണകത്താവുമായ തച്ചടയതമ്പുരാൻ അിരുമന സ്സിലെ ടി ദേവസാം പട്ടോലമേനവൻ വായിച്ച തിരു മനസ്സറിയിക്കുവാൻ ഇരിങ്ങാലക്കുടവില്ലേജിൽ മനവല ശ്ശേരിദേശത്തു് തെക്കേ എന്മല്ലർ ഇല്ലത്ത് നരോയണൻ നമ്പുതിരി മകനം കാരണവനം കൈകായ്യ്കത്താവമായേ നാരായണൻനമ്പൂതിരിമുതൽ പേരുകൂടി എഴുതിക്കൊടുത്ത അട്ടിപ്പേറാധാരം'' (1095) ചിങ്ങം 17-ാംന- 75-ാം നമ്പ രായി രജിസ്റ്റർചെയ്ത.

(2) 1087-ാമാണ്ട് മകരമാസം 13-ാംന- മുകന്ദപുരം താലൂക്ക് 21-ാംനമ്പർ മനവലശ്ശേരിവില്ലേജിൽ ഇരിങ്ങാലക്കട കുടൽമാണിക്കം ക്ഷേത്രത്തിൽ അഭിഷേകവും ദേ വസ്ഥാനവും കുടംബപാരമ്പയ്യപിന്തുടച്ചാവകാശവും ടി ദേവസാാളടമസ്ഥനും ഉഴരാളനും ജമ്പിയും ദേവസാംഭരണ വും 48 വയസ്സമായ കൊട്ടിളായ്ക്കൽ മാണിക്കൻകേരളൻ തച്ചടയരാജാ അവർകളെ പട്ടോലമേനവർ വായിച്ച ധരി പ്രീക്കുന്നതിലേക്കായി ത്രിശ്ശിവപേരൂർ താലൂക്ക് 39-ാം നമ്പർ വടക്കുമുറിവില്ലേജിൽ പടിഞ്ഞാറെമുറിയിൽ വേലൂരെ ഇല്ലത്ത് പുരുഷോത്തമർനമ്പുതിരി മകൻ കാരണ വനും കൈകായ്യകത്താവുമായ 'ജമ്മി' ഇട്ടിരവിനമ്പുതിരി എഴുതി ഒപ്പിട്ട ഹാജരാക്കുന്ന മേൽപ്പാട്ടപ്പിട്ടിപ്പത്ര് എതി രാധാരം ഇട്ടിരവിനമ്പുതിരി (ഒപ്പ്) 1087-ൽ 1277\_ാം നമ്പർ ആധാരം ടി കംഭം 7-ാംനം രജിസ്റ്റുക്ചേയ്ക്ക്.''

കൊടുങ്ങല്ലൂർ വലിയ കൊച്ചുണ്ണിത്തമ്പുരാനെന്നു പ്രസിദ്ധനായ ജ്യോതിർവിദഗ്രണി അയച്ച ഒരെഴുത്ത നോക്കുക:\_\_

''ബ്രഹ്മശ്രീ കൂടൽമാണിക്യം കേരളൻ തച്ചുടയതമ്പു രാൻ തിരുമനസ്സിലെ സമയംപോലെ തിരുമനസ്സറിയി ക്കുന്നതിന്ത്.''

ഇനി, **അ**ങ്ങോട്ടെഴു**തു**ന്ന ചില മാതൃകുകളെ കാണി ക്കുന്നു.

''മാണിക്കൻ കേരളൻതീട്ട', ആക്ററിംഗ്ര' ഭിവാൻ പെങ്കീടസുബ്ബയ്യനും' എന്നാൽ ......എന്ന 1010-ാമാണ്ടും മിഥുനമാസം 13ചാംനം (ഒപ്പ്')'' ''മാണിക്കൻ കേരളൻതീട്ട്', കൊച്ചി ദിവാൻ ശങ്കര വായ്പ്ക്ക്. എന്നാൽ......ഇം അവ സ്ഥയെല്ലാം രാ ജാവുങ്കലും ദിവാനോടും പറയുന്നതിന്ന് സൂരിയെക്കടി അയച്ചിട്ടമുണ്ടു്.......''

''1021 വൃശ്ചികം 1 മാംന- തച്ചടയക്കയ്യാം അവർകാം, ദിവാൻ എടുക്കുന്നിവാരിയത്തു ശങ്കരൻകണ്ടുന്നാൽ…… '' ഈ സംഗതിക്ക് 1021 തുലാം 29 മാനു- കയ് മുക്ക് വൈദി കൻ കൊച്ചി മഹാരാജമാന്യരാജശ്രീ ദിവാൻജി അവർ കളെ ബോധിപ്പിക്കുന്ന ഹർജി ഏഴുന്നുഴതിയിരിക്കുന്നു. ഇതിൽനിന്ന് രണ്ടിൻെറയും അന്തരം മനസ്സിലാക്കാമല്ലോ

തച്ചുടയതമ്പുരാൻെറ പ്രഭാവത്തെ കാണിപ്പിനും മററും മേലെഴതിയ ഭാഗങ്ങറം എത്രമാത്രം ഉപകരിക്കുന്നു എന്നു പറയണമെന്നില്ല. അല്പം സംഗതികഠാകൂടി ഇവിടെ ചേത്ത്രീഈ ഭാഗം ഇവിടെ അവസാനിപ്പിക്കാം.

രാത്രി അമ്പലത്തിൽ 'ഏഴന്നുള്ളത്ത്' പോലീസുകാർ വാളം പരിചയുമെടുത്ത മാടമ്പി, വെള്ളിവില്ലക്കാർൻ, ഹരിക്കാർൻ, വിളക്കെടുത്ത വായ്യർ, എന്നിവരുടെ അക മ്പടിയോടുകൂടിത്ത ന്നയാണ് ഇന്നും നടപ്പു്. തിരുനായ ദിവസം കലശാഭിഷേകം കഴിഞ്ഞു് അർഘ്യപാദ്യാദി ക്രമരനസരിച്ച് ഒരു വിസ്തൃതപുജ തന്ത്രി നടത്തിവരുന്നു ഒരു സമയം അദ്ദേഹം ധരിച്ചിരിക്കുന്ന പട്ടാംബര ത്തിന്മേലുള്ള അവകാശ തന്ത്രിക്കാകുന്നു. മുമ്പു് തുപ്പൈയപ്പാക്ഷേത്രത്തിൽ എഴന്നുളുമെന്നു പറഞ്ഞുവല്ലോ. ''തുപ്പയ്യപ്പാ ക്ഷേത്രത്തിൽ എത്തിയശേഷം കലശം ആടുന്നതുവരെ നാലുപ്പാവശ്യം കളിക്കണം. അപ്പോയ നന്നയ്ക്കുന്നു മുഞ്ജകളുടെ അവകാശം നമ്പൂതിരിമാർക്കാണു് '' കൂടാതെ കൂടൽമാണിക്കം ക്ഷേത്രത്തിൽ പകൽ എഴുന്നെള്ള ത്തിനു് മുൻ പ്രസ്താവിച്ച ചടങ്ങുകയക്കു പുറമെ തേവാരി നമ്പൂതിരി പട്ടക്കുട ചുടിക്കുന്നതും നടപ്പാണും".

ഇംഗ്ലീഷിലുള്ള എഴുത്തുകളാൽ H. H. The Thachudaya Thampuran or Kaimal എന്നാണം അഭി സംബോധനം ചെയ്യുന്നതും എന്നു പ്രത്യേകിച്ചു പറയേണ്ട തില്ലല്ലൊ.

മേലുള്ള പല േഖേകയകൊണ്ടും മററും ഒരു ശ്രേഷ്യ നായർ കുടുംബത്തിൽ നിന്നു് ഒരാളെദേവപ്രതിനിധിയം ക്കിവെച്ചിരിക്കുന്നുവെന്നു വെളിവാകുന്നു; എന്നാൽഇതിൽ അന്തർഭവിച്ചിരിക്കുന്ന രഹസ്യം എന്തെന്നു സുവ്യക്തമാ ക്കാൻ എളുപ്പമില്ല. ദേവപ്രതിനിധിയായതുകൊണ്ടു ജാതി ഇന്നതെന്ന് പറവാൻ മേലെങ്കിലും ചാതുർവർണൃത്തി<del>ൽ</del> പ്രഥമസ്ഥാനം ആണു കല്പിച്ചിരിക്കുന്നതെന്നു നിണ്ണയി ക്കാൻ മാർഗ്ഗം ധാരാളമുണ്ടതാനം. അപ്പോയ ഒന്നുകിൽ **ഒരു** നായരെ സകലരാലും പൂജനീയനായ ഒരു ദിവ്യബ്രാ ഫ്രണനാക്കിച്ചമയ്ക്കയോ, അല്ലെങ്കിൽ പുരാതന നായർ വംശത്തിൻെ മഹിമാവിനെ നിലനിത്തുന്നതിന് ഇപ്ര കാരം വാഴിക്കയൊ ആയിരിക്കാം ഈ ചടങ്ങിൻെറ ആന്ത രതത്താം, ഇവയിൽ ആദ്യത്തെ വികല്പ**ത്തെ** ഒന്നകൂടി വിശദപ്പെടുത്തേണ്ടതായുണ്ടും. സകലജനവന്ദ്യനായി ഒരാ ളെ തെരഞ്ഞെടുക്കുന്നതിന്റെ ഉദ്ദേശ്യമെന്തു? തച്ചടയ തമ്പുരാൻ കേരളത്തിലെ ഹിന്ദമത നേതാവുമാണെന്നം" മമ്പു സൂചിപ്പിട്ടള്ളതിനാ**ൽ അതിലേയ്ക്കായിരിക്കാം** ഇപ്രകാരം ചെയ്തവരുന്ന**തു്. എന്നാൽ അതിനു് ഒരു** 'നായർ' തന്നെ ആ ∻ണമെന്നനിയമം എ<u>ന്ത</u>മൂലം വന്നവെ ന്നു ചോദ്യം നിരുത്തരമായി വരാൻ പാങ്ങില്ല. തന നായന്മാരുടെ പ്രഭാവം അന്നു സകലരും ബഹുമാനി ച്ച്പോന്നുവെന്നതു' തർക്കമററ സംഗതിയാണല്ലൊ. ഇതും അതിനൊരുദാഹരണമാണെന്നു നമുക്കു സമാധാനിക്കയും ഏതായാലം ഈ നിയമം നമുക്കം വിശേഷി ച്ച് കേരളചരിത്രകാരന്മാക്കും പ്രത്യേകം ചിന്തിക്കേണ്ട ഒരു സംഗതിയാണും എന്ന തല്ലാലം പറഞ്ഞുകൊള്ളന്നു.



# 16. കളവപ്പാറ രാജാ മൂപ്പിൽ നായർ

ഈ രാജാവിനെപ്പററി ചില വിശേഷങ്ങഠം പറയേ **ഇദ്ദേഹം '**ഒ്ന്ന കഹെ' 1000 നമ്പൂ**തി**രിമാത ണ്ടതുണ്ട് . ടെ വിശേഷ രക്ഷിതാവം, 'നായർവംശൃനംം എന്നാൽ മലയാളത്തെ ആഭിരാജർഷികളി**ൽ** അധിരാജനം ആയി തന്ന**് പിന്നീട് ബ്രാഹ്മണ ശ്രേഷനം** സംന്യാസ വൃത്തി **വിശിഷ്യനം എന്ന** നിലക്രംപ്രായി ഇന്നും നില്ലുന്ന 'സംപ്രദായ പീഠാധിഷ്യാധാതാവായ' തച്ചടയതമ്പുരാനെ കഴികയോ തത്തുലൃതയിലോ ഒരു ഒന്നാം സ്ഥാനക്കാര നായിരുന്നു. ഈയിടെ 'തീപ്പെട്ട' തച്ചുടയതമ്പു മാൻ കവളപ്പാറ രാജവംശത്തിലെ ഒത് കമാരന്<sup>ച്</sup> 'ഓണപ്പടക' എന്നു വടക്കർ പറയുന്ന വസ്ത്ര സമ്മാനം ചെയ്യാൻ തുട **ഞ്ടിയപ്പോ**യ' എന്താഭ്രമം, കവളപ്പാറനിന്നും കൈ കമഴ° ത്തീട്ടേ ഉള്ളൂ, മലർത്തീട്ടില്ല' എന്നും ആ പ്രഭുകമാരൻ **്പ്രാചിനമലയാള ഗ്രന്ഥത്തിൽ ഉദ്ധരി** പറഞ്ഞുവത്രേ. ച്ചിട്ടുള്ളതും പൂർവനാഗത്താനാരെ ഉദ്ദേശിച്ച പറയുന്നതുമാ യ ''ജനാ, യത്ര, ദാനശ്മരാഃ'' എന്ന ഭാഗം നോക്കിയാൽ നായന്മാരുടെ ഭാന ശൗണ്ഡത കാണാം. ദാനം ചെയ്യുക യല്ലാതെ സ്വീകരിക്കക പതിവില്ല, കവളപ്പാറ രാജാ വെന്നല്ലേ ബാലൻ പറഞ്ഞതിൻെറ പൊരാ∞ം. ഇദ്ദേഹം ത്തിൻെറ ഖാസസ്ഥലം ചുററി ടിപ്പവിൻെറ ആക്രമണം വന്നിട്ടം ബഹ്മാനപ്പെട്ട ബ്രിട്ടീഷ് ഭരണം യിട്ടം, മഹമ്മദന്മാർ കുടിപാർക്കാറില്ലെന്നുള്ളത് സുപ്ര സിദ്ധമാണം". ഇവിടെ സന്താനമി**ലാ**തെയായാൽ ചില നമ്പൂതിരിമാരുടെ ഇ**ല്ലങ്ങളി<del>ൽനിന്നം ദത്തെ</del>** 

ടുക്കാമന്നു് പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. അവിടെ ആരെ കിലും ചരമം പ്രാപിച്ചാൽ 'കടംപൂരു നമ്പൂതിരിപ്പാട്ട് പല ആചരിക്കുന്ന വഴക്കം ഉണ്ടെന്നും 'ചങ്ങരംകോത കൃഷ്ണൻകത്താവവർകഠം' എഴതിയ ഒരു ചെറിയ പുസ്തക ത്തിൽ കാണുന്നു. ഇതുപോലെ മലബാറിൽ 'തളിപ്പറ മ്പത്തടുത്തുള്ള ഒരു നായർ മരിച്ചാൽ ഒരു നമ്പൂതിരി പല കൊള്ളാറുണ്ട്. അതു കുറച്ച ലാണെന്നുവച്ച്, ഇപ്പോഠം പലയുടെ അന്ത്യഭിവസം കേട്ടുകളി ആക്കിയിരിക്കുന്നു. താഴെക്കാണം പ്രകാരം ടി. കൃഷ്ണൻ കത്താവി ഒർറ ലഘുപുസ്തികയിൽ ഉദ്ധരിച്ചിരിക്കുന്നു.

''ആസീദ്രാ ജ ശിരോമണിർ ജനപടേ— ഗ്രാസോപലാഖ്യേ മഹാൻ നാമ്നാസൂയ്യ്കമാരകോ ദ്വീജവരൈ... രാമ്നായ വിദ് ഭി: ശ്രത:.... പഞ്ചാസ്യാഹൃതമുക്തനിർഗ്ഗത മൃഗീ.... സംജാതസൗഖ്യം നയൻ ജാത്യാചാരവിഭേതിനാസ്തിക ഹൃതാൻ ധാത്രീസുര സ്ത്രീ ജനാൻ 1 ചികീർഷിതാരബ്ധമനേന സാമ്പ്രതം പ്രദോഷമാഹാത്മ്യമിഭം കഥാമൃതം തദീയ. വംശ്യേന നൃപേണ നിച്ചിതം സഹന്ത്ര സർവേ സജനാ ഒയാലവ: 2

കവളപ്പാറ നായർ എന്നാണ് സാധാരണ പറയുന്ന തെങ്കിലും അവിടെയെല്ലാം തമ്പുരാനെന്നും,രാജാവെന്നും ആണ് പറയുക പതിവൂ്, 'കവളപ്പാറ നായർ' എന്നത് 'ജമ്മൻ കൈസർ, 'സാർ ഓഫ്' റഷ്യ' മതലായവ പോ ലെ ഒരു വിശിഷ്യനാമമാണും'. നായന്മാരിലനേകം മഹാ ബലിയുടെ വംശജന്മാരാണെന്നും ഞാൻ ചില സംസ്കൃ തശ്യോകങ്ങ**ം** കോട്ട് ചെയ്ത് ഒരുപന്യാസമെഴുതി പത്ര അതിൽ പ്രസിദ്ധം ചെയ്തശേഷം ഈ അഭിപ്രായത്തിനനു കൂലമായി മദ്രാസിലെ 'പുരുതന വസ്തപരിശോധന സംഘ'ക്കാർക്കു മതിയായ റിക്കാർഡുകരം കിട്ടിയിട്ടുണ്ടെ **ന്നും മററും കാണിക്കുന്ന ഒരു ലേഖനം ഒരു മാനൃൻ മലയാ** ളിയിൽ പ്രസിദ്ധം ചെയ്തകണ്ടു....., 'അരിവാട്ടനായ നാർ' മുതലായ സിദ്ധർഷിമാരുടെ വംശജരായ നായന്മാ **രെക്ടറിച്ച് ആൽബ**റൂണിയേപ്പോലെയും മററു മുള്ളവരും ദേശഭാഷയം, ആചാരവം സ്ഥിതിയം അറിയാത്തവരുമാ യ ചില വിദേശീയന്മാർ എഴുതിയതോപറഞ്ഞതോ കേട്ട മാത്രം ധരിച്ചകൊണ്ട് 'നായന്മാർ ശൂദ്രമാണല്ലോ, എന്നു **ഞങ്ങളാടുപറഞ്ഞ വിശാവിഖ്യാത പണ്ഡിതാഖ**ണ്ഡലൻ ഡാൿടർ ഭണ്ഡർക്കാരുടെ ചരിത്രാനേപഷണ നൈപുണ്യം ഓ**ർത്തു** വൃസനിക്കേണ്ടിവന്നിരിക്കുന്നു. 'ഭണ്ഡർക്കാർ', 'പണ്ഡ്യാതി', 'പണ്ഡിതർ', എന്നീ പേര്കാർ, ക്ഷുരക ന്മാർ ബ്രാഹ്മണരായിത്തീർന്നവരാണെന്ത് ചില<sup>്</sup>വിദ്ധാ ന്മാർ എന്നോടുപറഞ്ഞതു' ഇപ്പോയ എന്തോ ഒന്നു് മന സ്ലിൽ അങ്കുരിപ്പിക്കുന്ന പണ്ഡിതർ എന്ന പേരിൽ പ്രസിദ്ധപ്പെട്ട സാക്ഷാൽ ക്ഷുരകമ്മ കരന്മാരായ ഒരു കൂട്ടർ കൊച്ചിയിലുണ്ടന്ന് പലർക്കം അറിയാം. ജാതിവിഭാഗപ്പട്ടികയിലൊപ്പിടാൻ സമ്മതമില്ലാത്തത് കൊണ്ട് ജാതിയെക്കുറിക്കുന്നിടത്തെല്ലാം അന്യരുടെ 'നി ലവിലിരിക്കുന്ന' അഭിപ്രായം അനുസരിച്ച് പറയുന്നതെ എാണാകളം ഡിസ്ത്രിക്ട കോടതിക നേ ധരിക്കാവൃ. ളിൽ ബോധിപ്പിക്കുന്ന അപേക്ഷകളിൽ 'അഞ്ചിക്കൈമഠം ജില്ലാക്കോടത [മുമ്പാകെ' എന്ന° ഇന്നും എഴുതുന്നതു° നായ സമാരുടെ പ്രമാണിത്തത്തിനും പുനരുക്ത തെളിവല്ലയോ.

### ടിപ്പണി

പുറം.

- 27 ഋതം \_സത്യം, മത് \_സന്തോഷം, ക്ഷേമം \_കിട്ടി യതു പരിപാലിക്കൽ
- 28 ഭ്രോപ്രവം —അനൃജീവികളെ ഉപദ്രവിക്കുക
- 29 ധമ്മവിത്തക⇔<u>ം</u>ധമ്മം അറി**യുന്ന**വർ
- 31 ഗോഷ്ഠിക്കാരൻ \_ വിദ്ദഷകൻ ചിത്പ്രധാനമായി \_ ജ്ഞാനസ്വര്യപനെ (ആത്മാ വിനെ) മൻനിത്തി അനാദികമ്മപരിപാകം \_ എന്നതുടങ്ങിഎന്നറി യാൻ പാടില്ലാത്ത കമ്മത്തിൻെറ മൂപ്പ്
- 32 ആകാശ ശബ്ദവൗച്യം ആകാശമെന്ന വാക്കിനാൽ പറയപ്പെടുന്നത് ഏക ജീവവാദം — എല്ലാജീവികളിലും ഒരേജീവൻ തന്നെയാണുള്ളതെന്ന പക്ഷം
- 33 പാഷണ്ഡികരം\_നാസ്തികര
- 34 ഗുരുതല്പഗൻ \_\_ ഗുരുപത്നിയോട് ഇണചേരുന്നവർ
- 35 ശാപുച്ഛം <u>പട്ടിയുടെ വാല്</u> കാമോപഹതർ <sub>≕</sub> കാമംകൊണ്ട് കെട്ടവർ
- 38 അഖണ്ഡാത്മസാരൂപലാഭം <u>—</u> മുറിവില്ലാതെ എങ്ങം നിറഞ്ഞുനിൽക്കുന്നആ്ത്മസാത്രപം പ്രാപിക്കുക
- 40 സലോകത = സമാനലോകം (അതാതുദേവന്മാരുടെ ലോകം) അണയുക ആതൃന്തീകാനത്ഥനിവൃത്തി = ആവർത്തിക്കാത്തവ ണ്ണം അനത്ഥത്തെ കടക്കുക
- 41 ബുധാപസദന്മാർ \_\_ ബുധമതക്കാരിൽ നിന്ദ്യർ അവിനാഭാവസംബന്ധം \_\_ വിട്ടൊഴിയാത്ത, ഒന്നി ല്ലെങ്കിൽ മറെറാന്നില്ലെന്ന സ്ഥിതി. സുഷപ്പിസമകക്ഷ \_\_ ഉററ്റക്കത്തിന്ത സാമായ നില.

- പറം
  - സാത്രപാവസ്ഥാനം <u>സാത്രപത്തിൽ, ആത്മാ</u> വിൽ, ഉറച്ചിരിപ്പ്.
- 41 അഖണൈകരസസ്ഥിതി <u>ഇ</u>ടമുറിയാത്ത ആത്മാ നന്ദത്തിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യക.
- 42 സകലശ്ശതിശിരോരത്നശാണായിതധിഷണന്മാർ— എല്ലാ ഉപനിഷദ്രതങ്ങളും ഉര**ച്ച തെ**ളിമ കൂട്ടുന്ന (ഉരച്ച മാററുനോക്കുന്നു ഉരകല്ലായ ബുദ്ധിയുള്ളവർ (ഉപനിഷത്തത്ത്വങ്ങയ നന്നായി ഗ്രഹിച്ചവർ.)
- 43 നിത്യാത്മസ്വരുപാനസന്ധാനം നിത്യമായ (എന്നും നിലനില്ലന്ന) ആത്മസ്വരുപത്തെ ഉള്ളിൽ ഉറപ്പിക്കുക. സത്യം, ജ്ഞാനം, ആനന്ദം എന്ന ആത്മസ്വരുപലക്ഷണത്തിൽ മനസ്സ തുടർന്നു നിർത്തക.
- 46 ഘുണാക്ഷരന്യായം ക പുഴവിഴഞ്ഞക്ഷരമാകക എന്ന രീതി. ഇഴയുന്ന പാട്ട് അക്ഷരമായിത്തീരത്ത ക്കവണ്ണം ഇഴയണമെന്നു പുഴവിനുവിചാരമില്ലെങ്കിലും, ആ പാട്ട് യദ്ദച്ഛയായി അക്ഷരമായിത്തീ അക. യാദ്ദച്ഛിക സംഭവം.
- 47 **വൈ**ദാന്തികരത്നശ്രേണി <u></u> വേദാന്തവിദ്വത്സ മൂഹം.
- 48 യത്സാപേക്ഷം <sub>—</sub> ഏതൊന്നിനെ ആശ്രയിച്ച്യ വാഗാശ്രയണ രൂപ<sub>ം —</sub> വാക്കിനെ ആശ്രയിച്ചുള്ളത് ഉക്തവിശേഷണ വിശിഷ്ടം <u>—</u> (മൻപറഞ്ഞ) വിശേ ഷണങ്ങ**ം ചേ**ർന്നത്യ്.
- 49 ഭഗവദഭിപ്രേതങ്ങ $\infty$  $\pm$ ഭഗവാൻറ അഭിപ്രായങ്ങ $\infty$ .
- 51 ഏകകാലാവഹേദകത <u>ഒരേ കാലത്തെ നില</u> നില<sup>ം</sup>പം.
- 53 അനത്ഥ നിവ്വത്യത്ഥകം \_\_ അനത്ഥം ഒഴിവാക്കുക എന്ന പ്രയോജനം ചെയ്യുന്നതു്. അനാത്മവഗ്ഗത്തിൻെറ ആരോപം \_\_ അത്മാവല്ലാത്ത ദേഹാദിയിൽ ആത്മാവാണെന്ന ബു**ധിവരി**ക.

- 54 ഭാവത്രപാവിദ്യാമൂലകാധ്യാസം <u></u> ഭാവത്തിലും ത്രപത്തിലും സംഭവിക്കുന്ന അവിദ്യാപ്രധാനമായ അധ്യാസം₋ഭാവത്രപങ്ങ⇔ക്കമാററം വരാതെ ഒന്ന മറൊന്നാണെന്ന തോന്നൽ\_കയറിൽ പാമ്പെന്ന പോലെ
  - ഭഹോദിസംശ്ലിഷ്ടൻ <u>ട</u>ദേഹം, ഇന്ദ്രിയങ്ങ**രം**, പ്രാണൻ, മനസ്സ് മതലായഖയോടുചേന്നവൻ. അവയിൽ മുഴുകിയവൻ.
  - തദേകത്വജ്ഞാനം 🕳 അതു ഒന്നെന്നുള്ള അറിവ്.
- 55 തേന മോക്ഷാഭ്യപായത്വം വിദ്യായാ നതു കമ്മണാം — അതുകൊണ്ടു്, മോക്ഷത്തിനുള്ള ഉപായം വിദ്യ യാണം; കമ്മമല്ല
  - ഭാഗത്യാഗലക്ഷണ \_\_ കൊള്ളേണ്ടതുകൊള്ളുക, തള്ളേ ണുതു തള്ളുക എന്നതും.
- 56 പ്രകൃതി പ്രതിപന്നം 😑 പ്രകൃതിയിൽ ഉള്ളതും.
- 60 ശ്രളധാനം ചു ദഷ്ക്യോദപി ചശ്രദ്ധയുള്ളവനു നല്ല വിദ്യ നീചനിൽനിന്നപോലും ഗ്രഹിക്കാം. ചണ്ഡാ ലനിൽ നിന്നപോലും ശ്രേഷ്യഥ്മാം ഗ്രഹിക്കാം. ദൃഷ്ക്യലത്തിൽനിന്നപോലും സ്ത്രീരത്തെ (ഉത്തമ സ്ത്രീയെ) സ്വീകരിക്കാം.
- 61 സൂദവ്വത്തി <sub>—</sub> പാചകത്തൊഴി**ൽ** കട്ടനി <u>—</u> വേശ്യയുടെ ദാസി.
- 62 കൗലടേരൻ \_\_കലടയിൽ\_വേശ്യയിൽ-പിറന്നവൻ. തീണ്ട ജാതി സ്ത്രീലോകവ്യതികരം \_\_ തീണ്ട**ൽ** ജാ തി സ്ത്രീകളമായിചേർച്ച.
- 63 ശ്രൗതസൂാത്ത കമ്മവിഹീനൻ <u></u> വേദത്തിലും സ്മൃ തിയിലും വിധിച്ച കമ്മങ്ങളൊന്നും ചെയ്യാത്തവൻ.
- 64 പരവൈരാഗ്യം <sub>=</sub> സകല പ്രാപഞ്ചിക വസ്തക്ക ളോടും അത്യന്തവിരക്തി

- 65 നാസാദഘം 💻 മൂക്കററം. ജീവിതാത്യയം 😑 മരണം
- 71 ആചാര്യത്രൈവിധ്യം 😑 മൂന്നതരം ആചാര്യന്മാർ.
- 73 വിവിദിഷ്യ \_ അറിയാൻ ആഗ്രഹമുള്ളവൻ.
- 75 അന്യാനപേക്ഷം \_ മറെറാന്നിനെ ആശ്രയിക്കാതെ. ആദിത്യ ചന്ദ്രദിജ്യോതിരുപരമാവസ്ഥ \_ സൂര്യൻ, ചന്ദ്രൻ മുതലായ പ്രകാശ ധാമങ്ങരം പിൻമടങ്ങുന്ന അവസ്ഥ. പാകദാവവഹ്നിജന്യം \_ അടുപ്പിലെ തീയിൽനിന്നു് ഉണ്ടായതു്.
- 76 തില വ്രീഹികയ = എള്ളം നെല്ലം. പലാശപണ്ണം = പ്ലാശിൻെറ ഇല.
- 77 ത്രിപ്യണ്ഡം \_ ദേഹത്ത് നെടുകേധരിക്കുന്ന മുക്കുറി. വാരുണാദിസ്സാനം \_ മഴയത്തുനിന്നു മഴവെള്ളമേററു നടത്തുന്നതും മററുമായ കളി.
- 78 ശൈവഷഡക്ഷരം <u>ട</u> ഓം നമശ്ശിവായ. പ്രാതഃസവനം <u>ട</u> പ്രഭാത കാലതർപ്പണം. മഹേശ്വരദേവതാകം <u>മഹേശ്വരനാകുന്ന</u> ദേവ നോടുക്ക<sub>ി</sub>യത്ര്.
- 79 ഊദ്ധപ്യണ്ഡം 🛥 മുഗ്ഗോപി.
- 80 വൃത്താധ്യയനാദികമ്മജ്ന്യം ആചാരം, വിദ്യാ ഭ്യാസം തുടങ്ങിയ കമ്മത്തിൽനിന്നുണ്ടാകുന്ന. ആപൂപണീതാവൃഭിചരിതശാബൂപ്രമാണാനുകൂലം — ജ്ഞാനികളായ സത്യദർശകർ എഴുതിയ തെററ ററ ഗ്രന്ഥങ്ങയംകൊത്തും.
- 81 ശൃതിപ്രമാണാവഷൃംഭബലേന \_ വേദ പ്രമാണങ്ങള ടെ താങ്ങ്ബലം കൊണ്ട്. മൃത്രപുരീഷവേഗങ്ങരം ച മൃത്രംമുട്ട്, മലംമുട്ട് ഇവ
- 82 സദ്യ:ഫലപ്രഭം <u>ഉടൻ ഫ</u>ലം നല്ലുന്നത്ര്. സൂചക്യഷ്യാക്കാം <u>ഫലസൂചന കാണുന്നവർ</u>
- 88 അതിപരിദേവനാഭാസവേള \_\_ വളരെ കഷ്ടത തോ ന്നിയ അവസരം. ക്ഷോദക്ഷമം \_\_ സഹിക്കാവുന്നത്

- 86 ദേഹപാതം 🕳 മരണം.
- 87 വൈരാഗ്യോപരതീ..... ബലാത് <sub>==</sub> വിരക്തിയം ശാന്തിയം പൂണ്ണമായണ്ടായിരിക്കയം ജ്ഞാനം ഇല്ലാ തിരിക്കയം ചെയ്താൽ, അത്തരക്കാക്ക് മോക്ഷമില്ല. തപഃശക്തികൊണ്ട് സ്വർഗ്ഗാദിപുണ്യലോകത്തെ അതാം. അത്ര തന്നെ.
- 88 പൂണ്ണബോധേ.....ന നശ്യതി ട്ട ജ്ഞാനം പൂർണ്ണ മായി ഉണ്ടായിരിക്കയും വിരക്തിയും ശാന്തിയും ഇ ല്ലാതിരിക്കയും ചെയ്താൽ, അങ്ങനെയുള്ളവർക്ക് മോക്ഷം നിശ്ചയമായും ഉണ്ട് എന്നാൽ, പ്രാര ബ്യദുഖാനഭവം പോകകയില്ല. അവരെ ബാധി ചൂകൊണ്ടിരിക്കം.
- 90 പുരസ്സരിക്ക <u>മൻനിത്ത</u>ക പരവിജ്ഞാനശാലിക**െ** <u>പരമാതമാവിനെപ്പററി</u> യുള്ള വിശേഷജ്ഞാനം സിദ്ധിച്ചവർ.
- 91 ഭശ്യബീജം വറത്ത വിത്ത്.
- 92 സൂരണം, കീത്തനം കേളിഃ

.........

**ക്രിയാനിർവ്വത്തിരേവച** 

സ്ത്രീകളെ അല്ലെങ്കിൽ പുരുഷന്മാരെ ഉള്ളിൽ ഓത്തി രിക്കു, സ്ത്രതിക്കുക, അവരുമായി കളിക്കുക, അവ രെ നോക്കുക, അവരോടു രഹസ്യ സംഭാഷണം ചെ യ്ക, അവർ തമ്മിൽ ഓരോന്ത് ചിന്തിക്കുക, അവ രുടെ ചേച്ച് പറഞ്ഞു് ഉറപ്പിക്കുക, അവരുമായി ഇണചേരുക എന്നിവ എട്ടവിധ മൈഥുനം.

92 ബ്രഹ്മഭാവേ മനശ്ചാരം ബ്രഹ്മവസ്തവിൽ മനസ്സിനെ ബ്രഹ്മചര്യം തദച്യതേ നടത്തുക\_നിത്തുക \_എന്നതു തന്നെ ബ്രഹ്മചര്യം എന്ന പറയപ്പെടുന്നു.

അല്പാസ്ഥിര സംഖഭ്രമി ... അല്പമാത്രവും സ്ഥിരതയി ല്ലാത്തതുമായ സുഖസ്ഥാനം.

- 93 അന്വാരോഹ: കലൗ ഭദ്രേ! (മരിച്ച ഭത്താവൊത്ത് ചിത കേറുക, ചേർന്ന ബഹുഭാവേ ധിയം നയേത് തല്ല. അതില്ലാത്തവക്ക് (ഇണ ചേരും മുമ്പോ, പിമ്പോ പാതിവ്രത്യവ്രതം ഇല്ലാത്തവക്ക്) മരണം കൊണ്ടെത്തഫലം? ധമ്മസാ ധനമാണു ശരീരം. അതുകൊണ്ട് ബ്രഹുവസ്സുവിൽ ബൂദ്ധിവയ്ക്കണം.
- 94 ശശവിഷാണം = മുയൽ കൊമ്പു്, ആലോകാഭാവം = ഛായ (ഇവ രണ്ടും ഇല്ലാത്തതാണല്ലോ.) യദഹ രേവ വിരജേദ്തദഹരേവ പ്രവ്രജേത് = എന്ന പൂണ്ണ വിരക്തിവരുന്നോ അന്ത് സംന്യസിക്കണം.
- 94 ഏക ഇരുകന്മാർ ഒരേ ഇരുവോടുകൂടിയവർ. ഒന്നിരുപന്മാർ — നിരുപിക്കപ്പെടാൻ പ്രയാസമുള്ള വർ. ആഗന്തൃ മലയാളി ദ്വിജന്മാർ — വന്നുചേന്ന മലയാള ബ്രാഹ്മണർ. ബാല്യവൈധവ്യ ദധ്ധകരം ബാല്യത്തിലേ ഭത്താവുമരിച്ച വേദനയാൽ വെന്ത വർ,
- 98 പിതുർഗൃഹേ ഇ യാ കന്യാ

പ<mark>ിതാ പി</mark>ബതി ശോണിതം

അച്ഛൻെറ വീട്ടിൽവച്ച് ഋതുവാകുന്ന സംസ്കാരമില്ലാ ത്ത കന്യകയുടെ ആത്തവം (രക്തം) മാസംതോറും അച്ഛൻ കടിക്കുന്ന ഫലം ചെയ്യുന്നു.

മാതാ ചൈവ പിതാ ചൈവ

ളഷ്പാ **കധിാം**ശജഹിടാം

അങ്ങനെ ഋതുവാകുന്നവളുടെ അമ്മ, അച്ഛൻ, ജ്യേഷ്യ സഹോദരൻ ഈ മൂന്നു കൂട്ടതും നരകമെത്തും

99 ഊദ്ധംതു കാലാദേതസൂാ ആ കാത്തിരിപ്പ കാലത്തി ഭവിന്ദേത സദ്ദശം പതിം/ നശേഷം തനിക്കിഷ്ടപ്പെട്ട വരെ പ്രാപിക്കണം

ജീവിച്ചാൽതന്നെ ദു<sup>\*</sup>ബലനായിരിക്കം.

ഊനഷോഡശവഷായാം പതിനാറുവയസ്സതികയാ ത്തവളിൽ ഇര്പത്തഞ്ച കക്ഷിസ്ഥഃസ വിപദ്യതേ തികയാത്തവൻ ഗർഭമത് പാദിപ്പിച്ചാൽ അതു് അലസിപ്പോകകയേ ഉള്ളൂ.

104 ന്യായസൂചീനിബഡോയ. 898ാം വിക്രമവർഷ ...................... ത്തിൽ ആചാര്യവാച\_ വസ്വാങ്കവസുവത്സരേ സ്തിമിക്രൻ വിദ്വാ ന്മാരുടെ സന്തോഷത്തിനായി ഈ ന്യായസൂചിഎന്ന ഗ്രന്ഥം നിർമ്മിച്ചു.

ബ്രഹുവിത പ്രകാണ്ഡൻ <u>—</u> ബ്രഹ്മജ്ഞാനികളിൽ ശ്രേഷ്ഠൻ.

അലോക സാമാന്യക്കണക്കും — സാധാരണ ലോക ത്തും കാണാത്ത കണക്കും.

- 110 ഭൗരാത്മ്യം 😑 ദുഷ്ടബുദ്ധി
- 111 ഗോമയപായസീയന്യായം <u>പശ</u>്ചചാണകം കൊ ണുള്ള പായസംപോലെ ഉപയോഗശൂന്യം
- 120 ഏതദാംശീയ.....മലയാചലേ ഈ വംശത്തിലു ള്ള ശംകരൻ കോതകൈമഠം രാജ്യം ഭരിച്ചുകൊണ്ടി രിക്കുമ്പോഠം മലയാളത്ത് ആര്യന്മാർ വന്നു.
- 121 അബ്രാഹ്മണ്യേ തദാദേശേ- ബ്രാഹ്മണരില്ലാത്ത ദേശ ...... ത്ത് മുക്കുവരെ കണ്ടിട്ട് യജ് അസൂത്രമകല്ലയത് ചൂണ്ടച്ചരടുപൊട്ടിച്ച് ആ ചരടുകൊണ്ട് പരശുരാമൻ കഴുത്തിൽ പൂണനുലണി യിച്ച.

പറം

139 ആസീദ്രാജ......സ്ത്രീജനാൻ \_ സൂര്യകമാരൻ എന്നു പേരുള്ള ഒരു കവളപ്പാറ രാജശ്രേഷ്യനുണ്ടായിരുന്നു. ജാത്യാചാര വിഹീനരായ നാസ്തികർ അപഹരിച്ച ബ്രാഹ്മണസ്ത്രീകളെ, സിംഹത്തിൻെറ വായിൽനി ന്നു മാൻപേടകളെ എന്നപോലെ, രക്ഷിച്ചാശ്വസി പ്പിച്ച വേദജ്ഞരായ ബ്രാഹ്മണശ്രേഷ്യർ ആശ്രയിച്ചപോന്ന മഹാനായിരുന്നു അദ്ദേഹം.

ചീകീർഷിതാരബ്ധ......സുജനാ ദയാലവഃ = അദ്ദേഹം തുടങ്ങിവച്ച പ്രദോഷമാഹാത്മ്യം എന്ന കഥ അദ്ദേഹത്തിൻെറ വംശത്തിൽപ്പെട്ട ഒരു രാജാ വു പൂത്തിയാക്കി. ഇതു ദയാലുക്കളായ സജ്ജനങ്ങരം എല്ലാവരും വായിച്ചാസ്വദിക്കട്ടെ!.



## ശുദ്ധപത്രം

| പേജ | •                | വരി                         |
|-----|------------------|-----------------------------|
| 5   | മുകളിൽനിന്നു് 14 | ശ്രീനീ(ല)കണ്                |
| , , |                  | സാ(ധചീ)രത്നത്തെ             |
| 6   |                  | (ജ്യിഷ്                     |
| 8   |                  | (സാ)ത°തചിക                  |
| 12  |                  | (1029-1099)-(1854-1924)     |
| , , |                  | `ഇതിൽ (ശ്രീനീലകണതിത്ഥ       |
|     |                  | പാദ) സ്ഥാമിക⊙               |
| 14  | താഴെനിന്നും 5    | (പഠി)ക്കുന്ന                |
| 15  |                  | മ(നസ്സി)ലാക്കി              |
| ,,  |                  | (ചി)ന്തക∞                   |
| 16  |                  | സ്പാദ്ധ്യാ(യാ)ഭ്യസനം        |
| 17  |                  | (പാ)യ                       |
| ,,  | ,, 14            | സുമനസാം()                   |
| ,,  |                  | പര്യ                        |
| ,,  | ,, 21            | ധർ(മ്മ)ത്തെ                 |
| , , |                  | ധർമ്മാനുഷാ (ന <b>ുത്തിൽ</b> |
| 18  | മുകളിൽനിന്നം 2   | ഇ(ച"ഛി)ക്കന്വൻ              |
| , , | 4,,              | 어(왕)                        |
| ,,  | ,, 18            | മോക്ഷ (കാ)രണ                |
| , , | ,, 25            | അ(ദുവി(യ)                   |
| 20  | ,, 11            | ചിന്തോ(ദ്വീ)പക              |
| ,,  | ,, 14            | (യാ)ഥാസ്ഥിതിക               |
| ,,  | അവസാന വരി        | മേ(ഖ)ല                      |
| 22  | മുകളിൽനിന്നും 21 | പു(ണ്യ)ശ്ശോക…അദൈചത_         |
|     |                  | (vs)(m)                     |
| 23  |                  | ആ(ദധ്യാ)ത്മിക               |
| ,,  |                  | ബൈ(ഭ)വവം                    |
| 24  | ,, 7             | ഭാ(രി)ച്ച                   |

| പേജ        | യ വരി                                               |
|------------|-----------------------------------------------------|
| 28         | മുകളി <b>ൽനി</b> ന്നും 22 ചിത്ത <u>ശ</u> ്ര (ജി)വഴി |
| 30         | ,, 20 പ(ര)പീഡനം                                     |
| 31         | താഴെനിന്നും 10 ചിൽപ്രധാ(ന)                          |
| ,,         | ,, 4 (അവൻ ഈക്ഷിച്ചഎന്ന സാരം)                        |
| 33         | മുകളിൽനിന്നു് 10 (അ)സ്ഥമാർ                          |
| <b>35</b>  | ,, 14 ക(പി)തേ                                       |
| 36         | ,, 3 അപര(മാ)ത്ഥ                                     |
| ,,         | ,, 5 എ(ന്റ് <sub>ഇ</sub> ,തിന്റ                     |
| 3 <b>8</b> | താഴെനിന്ന് 10 വൃവ(ഹാ)രമായ                           |
| 42         | മുകളിൽനിന്നം 4 ക്ഷുദ്ബാ(ധാ)                         |
| 46         | താഴെനിന്നും 7 പീ(താം)ബ്                             |
| 50         | മുകളിൽനിന്നും 7 യുദ്ധ്യൻ(ത്രി)യത                    |
| ,,         | ,, 9 മാ <sub>(</sub> പ <b>്നം</b> )യാൽ              |
| ,,         | താഴെനിന്നും 8 ഭശ(മ)ൻ                                |
| 51         | മകളിൽനിന്നും 11 സിജ്വ(കാ)രൻ                         |
| 52         | ,, 5 സാംഖ്യ(നാ <sub>)</sub> മാ                      |
| ,,         | താഴെനിന്നും 6 സത്താ ഭാ)വാ                           |
| ,,         | ,, 3 w(s1)                                          |
| 54         | മുകളിൽനിന്നും 2 അസ്ത്രചാ)വരണം                       |
| 55         | ,, 14 ആ <sub>(</sub> ത്മ)വിത                        |
| 56         | ,, 15 ഗവാ(ലം)ഭം                                     |
|            | താഴെനിന്നം 10 (സ്വി)ഭിർ                             |
| 5 <b>8</b> | ,, 12 സ്(ിന്യ)സിച്ചിട്ടില്ലലോ                       |
| ,,         | ,, 4 (യജി)ക്കണം                                     |
|            | മുകളിൽനിന്നും 5 (മ)ഹാഭാഷ്യ                          |
| 61         | ,, 4 അദ്ധ്യയ(നം)                                    |
| _          | താഴെനിന്നം° 10 സൂ(ദ)വൃത്തി                          |
| 62         | താഴെനിന്നും 10 ര(ഹ)സ്യം                             |

```
പേജം
                      വരി
     മുകളിൽനിന്ന് 13 വിശി(ഷൂ)നായ
 70
                   7 ഭവ(വാ)രാശി
    താഴെനിന്നും
    മുകളിൽനിന്നു 12 ആചായ്പ്(ത്രൈ)വിധ്യം
 71
    താഴെനിന്നു
                   5 (ബ്ര)ഹ്മ
 73
     മുകളിൽനിന്നും 13 ആത്യത്രിക്കു
                  17 വിവി(ദി)ഷു
                  20 നത(ജ്)ജ്ഞാനം
 76
 77
                  20 സ(ദ്യോ)ജാതസ്യ
 79
                  10 സ്ലാനം ചെ(യ്യ)
    താഴെനിന്നു
                   3 ഭസീ(ധാ)ധോരനാ
                   ,, (ത്യമദ്ഭീർ
 ,,
     മുകളിൽനിന്നും 19 ഭാ(സാ)
 81
     മുകളിൽനിന്നും 20 കാ(രി)ണ:
81
                  16 (സ്തു)യതേ
 83
                  15 വാ(ദി)ക്കും
 84
                   6 (അ)ഹോ
 85
     താഴെനിന്നു
                   4 (a)m_{\circ}
                   3 അനുഭ(\mathbf{u})വും
     മുകളിൽനിന്നു
                                    (1088 മകരം
                    2 അന്നുണ്ടായതും
 86
                      25_ാം തീയതി)
                      ആ ഇടവമാസത്തിൽ (തടിച്ച
                      തം) ഇപ്പോയ
                   17 ജീ(വനൂ)ക്തി
 86
     ആദ്യത്തെവരി
                    ന(ഛി)ന്ന
 87
     മുകളിൽനിന്നം"
                    5 പ്രാ(ര)ബ°ധ
                  12 നൈവംര(ബ"ധേ)വിനശ്യത:
 ,,
                   3 പ്രതി(ബധ്യ)തേ
     താഴെനിന്നും
```

| പേജ്                                         | ,                                     |     | വരി                                      |        |
|----------------------------------------------|---------------------------------------|-----|------------------------------------------|--------|
| 88                                           | മുകളിൽ <b>നിന്നു</b> *                | 13  | ഇ(ങ്ങനെ)യെല്ലാം                          |        |
| 90                                           | 9.9                                   | 6   | പര(സ്തൃരിക്കാം                           |        |
| 91                                           | ആദ്യത്തെവരി                           |     | ആകു(ക)യം                                 |        |
| 92                                           | മുകളിൽനിന്നും                         | 8   | നി(ർ)വൃത്തി                              |        |
| 94                                           | . ,,                                  | 11  | (നി)തക്തം (1.15)                         |        |
| 95                                           | <b>, ,</b>                            |     | സ(പ്പുപോക്താ                             |        |
| 96                                           | <b>,</b> , , , , , , , , ,            | 9   | æ(no):                                   |        |
| ,,                                           | താഴെനി <b>ന്നു</b> '                  | 5   | വേദ്വേ(ജാം)ഗ                             | 1. 1   |
| 97                                           | മുകളിൽനിന്നു                          | 11  | അംഗീ(ക)രണാദി                             | 91     |
| 98                                           | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |     | ഗ്രന്ഥകോടിഭി(:)                          |        |
| ,,                                           | • •                                   | 13  | (കാ)ലോചിത                                |        |
| <b>9</b> 9                                   |                                       | 16  | മപ്രാ(പൂ:)                               |        |
| 100                                          | , , ,                                 |     | അം (ശൃത്തിലുള്ള                          |        |
| ,,                                           | ) 1 m                                 |     | (ആണ്റബിയ)                                | 2 + 2" |
|                                              | , i.                                  | · 7 | കവളപ്പാറ നായറുരാജ                        | 5      |
| 101                                          | താഴെനിന്ന <del>ം</del>                | 6   | (പ്ര <sub>)</sub> സവിച്ച                 |        |
| 103                                          | മുകളി <b>ൽ</b> നിന്നം'                | 6   | സർവ്വജ്ഞാ(ത്മ)ക                          |        |
| ,,                                           | <b>താ</b> ഴെന്നിന്നു                  | 6   | വിട്ടുപാ(യ)തെ                            |        |
| <b>,</b> , , , , , , , , , , , , , , , , , , | <b>,,</b>                             | 5_4 | പടി(ഇപ്പോ∞) (1091.<br>കൊല്ലവർഷം) 1093 വർ |        |
| 104                                          | മുകളിൽനിന്നു                          | 9   |                                          |        |
|                                              | താഴെനിന്നു                            |     |                                          |        |
| 105                                          |                                       |     | (ശംകര)രാണം                               | 10     |
|                                              | മൂകളിൽനിന്നു                          |     |                                          |        |
| 110                                          |                                       |     | (താഴ മയേ)യം                              |        |
| <b>, ,</b> , , , ,                           |                                       |     | അതിൽ(പ്രെ)ട്ട                            |        |
| ** .                                         | <b>3.9</b> (1.1.254)                  | 17  | (ഭൗ)രാത്മ്യത്താലോ                        |        |
|                                              |                                       |     |                                          |        |

| പേജ         | <b>.</b>                                |           | വരി                                    |
|-------------|-----------------------------------------|-----------|----------------------------------------|
| 111         | മുകളി <b>ൽനി</b> ന്നും                  | 17        | അദൈച(തന)യം                             |
| 113         | <b>അവസാ</b> നവരി                        |           | നടത്തു(മാറ്റ്)                         |
| 114         | താഴെനിന്നു"                             | 8         | (കാ)ലഗത്യാ                             |
| 115         | . , ,                                   | 3         | (ടീ)യാൻ                                |
| 116         | കുകളിൽന്നിന്നം                          |           | വോ(ദ്ര)ശ                               |
| ,,          | അാഴെനിന്നം                              |           | അ(ഞ്ജ)ന                                |
| 117         | <b>ആ</b> ദ്യ <b>െത്ത</b> വരി            |           | (ചി)രിച്ച                              |
| , ,         | <b>അാഴെനിന്നു</b>                       | 7         | `ചി(്ല)ർക്ക                            |
| , ,         | <b>മുകളിൽനി</b> ന്നും                   | 17        | സംബ(ന്ധി)ച്ച്                          |
| 118         | * • • · · · · · · · · · · · · · · · · · | 18        | ( db) (CB                              |
| 119         | ,,                                      | 7         | തസ്മാദ(പൃ) <b>ഭിതം</b>                 |
| ,,          | <b>19.9</b>                             | 18        | വി( <b>ഖ</b> ്യാ)ത                     |
| 1.5         | താഴെന്നുന്നം                            | 6         | (വി <sub>)</sub> ഭീഷണൻ                 |
| 120         | മു <b>കളിൽനി</b> ന്നം                   | 17        | മംഗ(തി)                                |
| 121         | , ,                                     | 1         | സിദ്ധി(ർ)ഭഗവാൻ                         |
| , ,         | ,,                                      | 2         | സ്തി(ഹി)                               |
| ,,          | മുക <b>ളിൽനിന്നു</b> ്                  | 4         | ധാ(ഹും)                                |
| ,,          | താഴെനിന്നു                              | 5         | നാഹ്യാ(ദ്രി)                           |
| 122         |                                         |           | <b>്യ</b> ന(ഴ)വണ                       |
| 123         | ., i (1)                                | 8         | $\mathbf{M}$ $\mathbf{M}$ $\mathbf{M}$ |
| , ,         | ് <b>താ</b> ഴെനിന്നു                    | 7         | പ്(സൂ)കം                               |
| ,,          |                                         | 3         | എ(ന്നം)                                |
| <b>1</b> 26 | ആഭ്യവരി                                 |           | (ന)മ്പിയാ                              |
| • •         | താഴെനിന്നും                             | 4         | ഒ(ന്നു)                                |
| 127         | ആദ്യവരി                                 |           | ജാ(തി)യില്ലെന്ന                        |
| 128         | മുകളിൽന <b>ിന്ന</b> "                   | 15        | നാ(ടി)                                 |
| , ,         | , ,                                     | 21        | (ce)8                                  |
| ٠,          | 1 2                                     | <b>22</b> | നിർ(ലീ)ന                               |

| പേജ' | ,                   |            | വരി               |
|------|---------------------|------------|-------------------|
| ٠,,  | അവസാനവരി            |            | എന്നാക(പ്പാ)ടെ    |
| 130  | മുകളിൽനിന്നും       | <b>1</b> 6 | കൊ(ളോം)           |
| 132  | , ,                 | 7          | രണ്ടുമു(ണടും)     |
| 133  | , ,                 |            | (മാ)രാ. രാ.       |
| ,,   | താഴെനിന്നും         |            | `എ.` (പ)ട്ടിക     |
| 136  | മകളിൽനിന്ന <b>്</b> |            | എ(ട)ക്കുന്നി      |
| ,,   | · • • • • •         |            | 29_(-ാം നം-)      |
| 137  | . <b></b>           |            | (m) ചോദ്യം        |
| 138  | ഹെഡ്ഡിംഗ'           |            | കവ(ള)പ്പാറ        |
| 139  | മുകളിൽനിന്നു"       | 14         |                   |
| ,.   | • • •               |            | [ശ്രി]ത:          |
| ,,   | . ••                | 18         | വൃഭേ( <b>ല</b> േ) |
|      | , ,                 | 22         | തദീയ വംശേശ        |

# വിജ്ഞാനതരംഗിണി

#### ഒന്നാം ഭാഗം

## **ത്രി നില**കണ്ണതീർത്ഥപാദ്യാമ കേറ്റ

പുരുഷാർത്ഥം, മക്തിവിചാരം, സചത്ര**ച**നിത്രപണം, ശ്രീമദ് ശങ്കര സംന്യാസം തുടങ്ങിയ അദ്ധ്യാത്മ വിഷയങ്ങളം, ഭഗവത്പാദാദികളടെകാലം, ആദിമ മലയക്ഷത്രിയ നായകകേ സരി, തച്ചടയക്കൈമരം, പുനർവിവാഹം തുടങ്ങിയ ചരിത്രവിഷ യങ്ങളം സാമൂഹിക വിഷയങ്ങളം ഉശംപ്പെടെ പ്രൗഡോജ്ജാലമായ പതിനാറ° പ്രബന്ധങ്ങരം ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൽ അടങ്ങിയിരിക്കുന്നു. ശ്ര**ീ നീ**ലകണുതീർത്ഥപാദസ്വാമികളുടെ വിജ്ഞാന മണ്ഡലത്തിൽ ഉരംപ്പെടാത്ത വിഷയങ്ങരം ഒന്നുംതന്നെ ഇല്ലെന്നു പറയാം. ഷാർത്ഥം, മക്തിവിചാരം, സചത്രപനിരുപണം തുടങ്ങിയ പ്രബ സ്യങ്ളിൽ സ്വാമികളുടെ അഗാധമായ ശാസ്ത്രപാണ്ഡിത്യവം ധിഷ ണാവൈഭവവും യുക്തിചിന്തയും മുററിത്തഴച്ചു നില്ക്കുന്നു. പാദനശൈലി ഗഹനമാണെങ്കിലും ശ്രദ്ധാലുക്കാംക്ക് അർത്ഥഗ്രഹ ം**ണത്തിനു**് പ്രയാസമില്ല.

ധർമ്മശാസ്ത്രത്തിന്റെ സിദ്ധാന്തപരവം, അനുഷാനപരവു മായ ശാസ്ത്രപ്രമാണങ്ങരം ഉദ്ധരിച്ചുകൊണ്ട് പരമപുരുഷാർത്ഥമായ മോക്ഷത്തിന് ധർമ്മാർത്ഥങ്ങരം എങ്ങനെ സാധനകളായിത്തിരുന്നു വെന്ന് സാമികരം സാതസിദ്ധമായ ശൈലിയിൽതന്നെ സ്ഥാപിച്ചിരിക്കുന്നു. വിജ്ഞാനമണ്ഡലത്തിലെ വിവിധവിഷ യങ്ങരം ഉരംക്കൊള്ളുന്ന ഈ ഗ്രന്ഥം അദ്ധ്യാത്മജ്ഞാന തല്പരർക്ക് മാത്രമല്ല, വിജ്ഞാന തൃഷ്ണയുള്ളവർക്കെല്ലാംതന്നെ പ്രയോജന പ്രെടുന്ന ഒന്നാണ്.

വില: 15\_00

**ശ്രീ വിദ്യാധിരാജാ പബ്ളിക്കേഷൻസ്** ഗീതാഞ്ജലി, പെതമൺ, കൊല്ലം \_\_691 601.